
20 a 24 de maio de 2024 

Campina Grande, Paraíba, Brasil

Campus I - UEPB

CADERNO  
DE RESUMOS





Campina Grande
2025

Ramon Bolívar Cavalcanti Germano
Gilmara Coutinho Pereira

(Organização)

20 a 24 de maio de 2024 

Campina Grande, Paraíba, Brasil

Campus I - UEPB

CADERNO  
DE RESUMOS



Depósito legal na Câmara Brasileira do Livro - CDL 

C718 Colóquio de Filosofia da Religião (2.: 2024: Campina Grande, 
PB). 

Caderno de resumos [ recurso eletrônico] : anais do 
II Colóquio de Filosofia da Religião e III Semana Nacional de 
Filosofia, Campina Grande, Paraíba, Brasil, 20 a 24 de maio 
de 2024 / organização e apresentação de Ramon Bolívar 
Cavalcanti Germano e Gilmara Coutinho Pereira. - 
Campina Grande : EDUEPB, 2025. 

134 p.

O II Colóquio de Filosofia da Religião ocorreu durante a III 
Semana Nacional de Filosofia da UEPB. 

ISBN: 978-65-268-0079-9 (3.343 KB - PDF) 

1. Filosofia da Religião. 2. Resumos de Pesquisa. 3. Ensino
Superior. I. Germano, Ramon Bolívar Cavalcanti. II. Pereira, 
Gilmara Coutinho. III. Título. 

21. ed. CDD 100

Ficha catalográfica elaborada por Fernanda Mirelle de Almeida Silva- CRB-15/483 

COMISSÃO ORGANIZADORA

Ramon Bolívar Cavalcanti Germano

Gilmara Coutinho Pereira

CONFECÇÃO DO CADERNO DE RESUMOS

Gilmara Coutinho Pereira

COMISSÃO CIENTÍFICA

Eugênia Ribeiro Teles

Gilmara Coutinho Pereira

Írio Coutinho

José Nilton Conserva de Arruda

Maria Simone Marinho Nogueira 

Ramon Bolívar Cavalcanti Germano

Thalles Azevedo de Araújo

Valmir Pereira



SUMÁRIO

APRESENTAÇÃO . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  12

O CINEMA ENQUANTO SUBSÍDIO METODOLÓGICO DO ENSINO DE 

FILOSOFIA E DO FILOSOFAR NA EDUCAÇÃO BÁSICA . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  13

Alex dos Santos Tomaz

A IMPORTÂNCIA DO ESCLARECIMENTO DA FILOSOFIA MORAL 

KANTIANA: O IMPERATIVO CATEGÓRICO (IC) E A RELAÇÃO COM 

A PRÁXIS HUMANA . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  17

Allyson Pereira de Almeida

TECNOLOGIAS DIGITAIS E SUBJETIVIDADE: INTERFACE DE UMA 

PRODUÇÃO DESEJANTE. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  21

Ana Flávia Felix Costa

RESMORFIA RAMALHIANA: AS FORMAS DO FANTÁSTICO NA 

DRAMATURGIA DE ‘AS NOVAS AVENTURAS DE JOÃO GRILO’. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  25

Arthur Velázquez Florentino de Carvalho
Maria Simone Marinho Nogueira

MARGUERITE PORETE E ANIQUILAMENTO DE SI. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  30

Bianca Moreira da Silva

AUSÊNCIA DE RECONHECIMENTO DO PENSAMENTO FILOSÓFICO 

FEMININO NO ENSINO DE FILOSOFIA . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  33

Bianca Moreira da Silva
Natália Pequeno da Silva



SOBRE AS “IDEIAS ABSTRATAS” EM BERKELEY. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  37

Carlos Antônio de Souza

IDENTIDADES RELIGIOSAS DE UMA CIDADE: O CONVENTO IPUARANA 

EM LAGOA SECA. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  41

Carlos Gabriel Dias Rodrigues

ETTY HILLESUM: QUAL FILOSOFIA ENCONTRAMOS EM SEUS 

TESTEMUNHOS?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  44

Carolina Cavalcanti Bezerra

UM POUCO DE FILOSOFIA AFRICANA: CONTRIBUIÇÕES DA MÍTICA 

AFRO - BRASILEIRA COM AS ORIXÁS IEMANJÁ E NANÃ . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  47

Cristiane Agnes Stolet Correia
Stella Samires da Silva Albuquerque

TEMPORALIDADES CÍCLICAS E A FORÇA DA “PALAVRA ATUANTE” 

NA OBRA POÉTICA DE CONCEIÇÃO EVARISTO. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  51

Daniel Rodas Ramalho

O PERSPECTIVISMO NIETZSCHIANO E O ASPECTO CRÍTICO DO 

BRICOLEUR SEGUNDO KINCHELOE . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  55

Elly-Berto Amancio Correia Nunes

ARTE E LINGUAGEM: A MÚSICA É UMA SIMPLES METÁFORA OU UMA 

FORMA ALTERNATIVA DE FALAR?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  59

Euclides Barbosa Ramos de Souza

SOBRE A RACIONALIDADE DAS EMOÇÕES. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  64

Eugênia Ribeiro Teles



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 7 -

INTRODUÇÃO À ARQUEOLOGIA DO SUJEITO DE ALAIN DE LIBERA . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  68

Fábio Alexandrino da Silva
Maria Simone Marinho Nogueira

INTRODUÇÃO À ÉTICA EPICURISTA . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  71

Henrique Alexandre da Silva

UM PROBLEMA ANTROPOLÓGICO ESTÉTICO CONTEMPORÂNEO. .  .  .  .  .  .  .  74

Itallo Vinicius Andrade Menezes

O PARADOXO DA SOBERANIA E A BIOPOLÍTICA EM AGAMBEN. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  77

Izabel Fortunato da Silva Sousa
Thalles Azevedo de Araujo

ESCRITA DE SI: UM CAMINHO PEDAGÓGICO DA ALMA NA OBRA O 

ESPELHO DE MARGUERITE PORETE. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  81

Janaína Oliveira Diniz
Maria Simone Marinho Nogueira

DA VISÃO E ENIGMA EM ASSIM FALOU ZARATUSTRA: COMENTÁRIO 

A CRÍTICA DE NIETZSCHE AO NIILISMO. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  85

Janilson Ferreira Fialho Filho

MÁQUINAS SEMÂNTICAS: NATURAIS, FORMAIS E ARTIFICIAIS. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  88

José Nilton Conserva de Arruda
Marianne Sousa Barbosa

TANTRA – FILOSOFIA DA NÃO DUALIDADE . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  92

Kelvin Hudson Carvalho Silva



LITERATURA, O SAGRADO E O MAL: EXPLORANDO A TEMÁTICA 

RELIGIOSIDADE NO LIVRO A CRUCIFICAÇÃO DO DIABO DE NEVINHA 

PINHEIRO . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  95

Lívia Raquel da Cruz Freitas
Maria Simone Marinho Nogueira

UMA ABORDAGEM FILOSÓFICA POR MEIO DA LITERATURA. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  98

Lucas Rodrigues Pereira

A APLICABILIDADE DA MATEMÁTICA NA REALIDADE FÍSICA NO 

DISCORSI DE GALILEU GALILEI. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 101

Márcio Correia dos Santos

FORMAS E PERFORMANCE DE GÊNERO: UM DIÁLOGO COM A 

FILÓSOFA JUDITH BUTLER. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 105

Maria Das Graças Pereira Ribeiro

SIGMUND FREUD E A RELIGIÃO COMO NEUROSE E SEUS MALEFÍCIOS 

E BENEFÍCIOS PARA A MODERNIDADE. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 108

Maria Monteiro de Oliveira

VER-COMO: PENSAR ENQUANTO VER RELAÇÕES E ASPECTOS. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 110

Marianne Sousa Barbosa
José Nilton Conserva de Arruda

SIMONE WEIL E A LEITURA DA ILÍADA COMO POEMA DA FORÇA . .  .  .  .  .  .  .  . 113

Matheus Salusto da Silva
Maria Simone Marinho Nogueira

AS HABILIDADES COGNITIVAS E SENSÓRIO-MOTORAS DOS BEBÊS 

HUMANOS E PRIMATAS NÃO-HUMANOS. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 117

Thiago Andrade



A RELAÇÃO ENTRE O PARADOXO DE RUSSELL E O PROJETO 

LOGICISTA . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 123

Victor Pereira Gomes

CONSIDERAÇÕES SOBRE A LINGUAGEM NO PRIMEIRO E SEGUNDO 

WITTGENSTEIN. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 126

Victor Pereira Gomes
Eugênia Ribeiro Teles

ZAZIE E PAGU NO METRÔ: A SINGULARIDADE FEMININA FORA DOS 

TRILHOS. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 130

Vitória Taísa Bertoldo de Oliveira

ANÁLISE DO DEBATE ACERCA DA CARACTERIZAÇÃO DO CONCEITO 

DE PANENTEÍSMO. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 133

Weslley Sanchis Alves de Oliveira



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 10 -

APRESENTAÇÃO

Este caderno reúne os resumos dos trabalhos apresentados no 

2º Colóquio de Filosofia da Religião. Organizado pelo Departamento de 

Filosofia da Universidade Estadual da Paraíba (UEPB) e pelo Grupo de 

Pesquisa em Filosofia da Religião (GPFR/CNPq), o evento ocorreu entre os 

dias 20 e 24 de maio de 2024, durante a 3ª Semana Nacional de Filosofia, 

na Central Acadêmica Paulo Freire, situada no Campus I da UEPB, na 

cidade de Campina Grande-PB, objetivando estimular o debate filosófico 

com estudantes e professores da instituição, mas também de fora, abar-

cando pesquisadores não só da área de Filosofia da Religião, mas ainda das 

seguintes áreas temáticas: Decolonialidade, Filosofia Oriental, Filosofia 

Africana, Filosofia de Gênero, Ensino de Filosofia, Estética, Filosofia da Arte, 

Filosofia & Literatura, Ética e Filosofia Política, Metafísica, Epistemologia, 

Lógica, Filosofias da Linguagem, Ciência e Mente. Os eventos foram uma 

oportunidade de expor e dialogar sobre a produção filosófica brasileira, 

especialmente a feita no Nordeste, com pesquisadores da graduação e 

da pós-graduação e professores. Foram submetidos às normas para esta 

publicação um total de trinta e quatro resumos que, abordando as temáticas 

expostas acima, contemplam os diversos períodos da Filosofia, da anti-

guidade à contemporaneidade, e ainda as intersecções entre a Filosofia e 

outras áreas como o Cinema e a Literatura. Os resumos estão organizados 

em ordem alfabética do nome dos autores e, apesar da curta extensão dos 

textos, este caderno constitui material para pesquisa, considerando que, 

além de uma exposição breve sobre diversos temas e metodologias, conta 

ainda com as referências utilizadas por cada autor e, ainda, o endereço 

eletrônico desses autores, o que possibilita uma interação direta, a fim de 

tirar dúvidas, fazer comentários ou dar sugestões.

Agradecemos a todos que contribuíram e desejamos uma boa leitura!



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 11 -

O CINEMA ENQUANTO SUBSÍDIO METODOLÓGICO 
DO ENSINO DE FILOSOFIA E DO FILOSOFAR NA 
EDUCAÇÃO BÁSICA

Alex dos Santos Tomaz
E-mail: alex.tomaz@aluno.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

O presente trabalho defende o cinema enquanto ferramenta metodológica 

do ensino de filosofia na escola. Sua hipótese dialoga com a literatura da 

disciplina Estágio Supervisionado I e com a pesquisa em curso realizada 

através do PIBIC, na qual o autor deste resumo é bolsista, financiado pela 

Universidade Estadual da Paraíba, tendo o cinema como objeto de análise 

pelo pensamento filosófico, segundo a teoria logopática, desenvolvida por 

Júlio Cabrera. A disciplina de estágio, favoreceu 20h/aulas de contato e 

observação, com estudantes das três séries do Ensino Médio, na Escola 

Estadual Irineu Joffily, no município de Esperança-PB. Foram observadas 

as metodologias aplicadas, a relação dos educandos com os conteúdos 

didáticos, o comportamento dos mesmos e a estrutura da escola. Algo que 

chamou a atenção foi a constante quase unânime do uso do celular durante 

as aulas. Nesse sentido, esta pesquisa pensa uma intervenção metodológica 

que possa dialogar com a realidade tecnológica, em curso na subjetividade 

dos educandos, transformando em caminho para o ensino de filosofia e do 

filosofar. A pesquisadora de ensino de filosofia, Elisete Madeira Tomazetti, 

convida os estudantes de licenciatura, a elaborar a prática docente e suas 

estratégias de intervenção a partir do contato com o chão da sala de aula. 

Envoltos na realidade, unir a aparente distância da teoria e prática, na dis-

ponibilidade intelectual que pense ações que dialoguem com o contexto em 

que se está localizado. Assim, com atenção à crescente tecnológica, é preciso 

construir estratégias que dialoguem com a realidade dos educandos, a fim 

mailto:alex.tomaz@aluno.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 12 -

de fazer um convite para o letramento filosófico na escola, de modo que 

os dados reais da vivência dos estudantes, não sejam desconsiderados. Se 

reconhece no cinema a possibilidade de engajamento da cultura midiática 

pelo audiovisual, como subsídio metodológico, como lembra a pesquisadora 

Rosilene Vizzotto, quando elenca o cinema como parte de uma metodologia 

que compõe as estratégias de comunicação tecnológicas dos estudantes que 

habitam o território escolar. O cinema, portanto, não está à disposição do 

entretenimento de aula diferente, mas como subsídio metodológico para ser 

pensado filosoficamente. Se reconhece que a construção filosófica requer 

atenção, leitura, escrita, debate democrático, no exercício do letramento. 

A filosofia trata seus objetos de análise de modo conceitual, com o cinema 

não é diferente, conforme a leitura deleuziana, a filosofia produz conceitos. 

Enxerga-se o cinema, pelas lentes da filosofia, com o propósito de visualizar 

conceitos, reflexões, no diálogo com a cultura tecnológica das telas. Pensar 

a filosofia junto ao cinema requer atenção de leitura, uma vez que, para 

um filme ser estudado como filosofia, precisa estar disposto às faculdades 

conceituais do acervo filosófico. Ainda, se se pensa o estudo da filosofia a 

partir do Ocidente, encontraremos subdivisões por áreas do conhecimento 

como mitologias, ética, política, antropologia, estética, ciência, religião. O 

ensino básico não deseja formar filósofos, todavia, tem o compromisso com 

a leitura crítica da realidade, contemplada pelo estudo da tradição, com a 

finalidade dos educandos estabelecerem conexão com suas realidades e 

tornar a filosofia algo compreensível e necessário à existência. Quando se 

pensa a reflexão filosófica no cinema, se assume enquanto arte e, precisa-

mos creditá-lo ao estudo da estética, que faz a reflexão filosófica das artes. 

A formação na escola básica, ao abster-se desse processo na formação, a 

torna incompleta. O pesquisador do ensino de filosofia, Antônio Joaquim 

Severino, entende que a sensibilidade estética é uma dimensão intrínseca 

de nossa existência. Ter presente no currículo do ensino, conteúdos que 

despertem sensibilidade estética pelas artes, contribui com uma das dimen-

sões da formação humana. Distante desse desenvolvimento, a formação fica 

incompleta. Sensibilidade estética não é entendida aqui como capacidade 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 13 -

de admiração do belo, mas como processo abrangente das percepções das 

diversas formas de comunicação do corpo, dos sentidos intelectuais de 

comunicação, com as performances externalizadas em expressões artís-

ticas. O cinema potencializa o currículo e o diálogo com a realidade na 

escola, sobretudo, pensado enquanto parte da cultura midiática das telas, 

que se comunica por imagens. Outra característica constante que pode ser 

evidenciada, está na temática dos filmes, que não só dialoga com o conceito 

filosófico, mas está suscetível a aproximar o contexto histórico cultural dos 

estudantes. Na teoria logopática de Júlio Cabrera o cinema pensa. Mas, o 

saber do ponto de vista “logopático” por um “conceito-imagem” não é ape-

nas ter informação sobre o assunto, mas deixar-se afetar por ele, ter uma 

experiência não externa de quem é expectador, como no caso do cinema, 

mas permitir pelo afeto que a imagem cause algo, provoque por ela mesma. 

Concorda-se que a filosofia produz de forma conceitual, de igual modo, o 

cinema, todavia, em paradigmas diferentes, pois um “conceito-imagem”, não 

busca informar criticamente e conceitualmente seu leitor, mas o predispõe 

a vivência de uma experiência com aquela imagem para apreendê-la. Em 

suma, estabelecer um diálogo da filosofia, pensado nas imagens cinemato-

gráficas pela “racionalidade logopática”, contribui na formação discente, a 

partir da educação básica, com a dimensão intelectual e afetiva. De certo, 

pensar pelo cinema, não está posto como uma racionalidade empírica, mas 

um convite ao afetar-se com as dimensões da existência que, no caso do 

cinema, lê-se, enxerga-se e ouve-se por imagens em movimento. Muito 

fala-se do distanciamento da cultura virtual com a realidade material. Esta 

pesquisa, visualizando o cinema como possibilidade metodológica para o 

ensino de filosofia e do filosofar na escola, sugere uma racionalidade que 

desperte o afeto. Entendendo que se pode utilizar das ferramentas que 

compõe a cultura tecnológica, para aproximar-se de si. O cinema tem essa 

característica que, no uso das imagens virtuais, provoca o pensar acerca 

da humanidade, da história, das artes, as guerras, a vida em sua amplitude, 

como também fez a filosofia em sua tradição, estando possível estabelecer 

esse diálogo em função do letramento.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 14 -

Palavras-chave: Ensino de Filosofia; Cinema; Metodologia; Escola.

REFERÊNCIAS

CABRERA, Julio. O cinema pensa: uma introdução à filosofia através dos 

filmes; tradução de Ryta Vinagre. – Rio de Janeiro: Rocco, 2006.

DELEUZE, Gilles. O Ato da Criação; Tradução de José Marcos Macedo. –São 

Paulo: Folha de São Paulo,1999.

SEVERINO, Antônio Joaquim. Do ensino de filosofia: estratégias interdisci-

plinares. Educação em Revista, Marília, v.12, n.1, p.81-96, Jan.-Jun., 2011. 

Acesso em 23 de julho de 2024 às 19h:https://revistas.marilia.unesp.br/index.

php/educacaoemrevista/article/view/1539.

TOMAZETTI, Elisete M. Estágio em filosofia e práticas de experiência de si 

(docente). Revista SulAmericana de Filosofia e Educação. Número 34: nov. 

2020 – abril 2021, p.71-92. Acesso em 23 de julho de 2024 às 18h://periodicos.

unb.br/index.php/resafe/article/view/35133

https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/educacaoemrevista/article/view/1539
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/educacaoemrevista/article/view/1539


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 15 -

A IMPORTÂNCIA DO ESCLARECIMENTO DA 
FILOSOFIA MORAL KANTIANA: O IMPERATIVO 
CATEGÓRICO (IC) E A RELAÇÃO COM A PRÁXIS 
HUMANA

Allyson Pereira de Almeida
E-mail: ida@servidor.uepb.edu.br, 

Universidade Estadual da Paraíba / Universidade Federal do Rio Grande do Norte

A presente pesquisa, de caráter bibliográfico, propõe analisar e apontar 

elementos capazes de entender, sob nova perspectiva, um dilema ético 

envolvendo, por um lado, a filosofia kantiana e, por outro, como consequência, 

suas principais críticas decorrentes – aqui, de modo sistemático, para favo-

recer esta argumentação, reunidas em dois grupos. Por isso, ao se utilizar 

de tais elementos metodológicos, espera-se demonstrar a importância de se 

estabelecer análises críticas e discursivas entre autores, obras, conceitos e 

ideias, dado que o pensamento filosófico se estrutura à luz deste viés dialó-

gico, tal como perceberemos ao buscar ler seus autores e obras. Neste ano 

comemorativo dos 300 anos do nascimento do filósofo alemão Immanuel 

Kant, convém retomar as suas principais discussões a fim de se questionar: 

de que modo suas contribuições ainda exercem importância para o trato 

de problemas e questões filosóficas contemporâneas? Dado este aspecto, 

particularizar-se-á esta análise a partir da razão prática que constitui alicerce 

fundamental na arquitetônica do seu sistema – convém reiterar, aqui, que 

o seu sistema se subdivide em dois vieses essenciais, a saber, os aspectos 

teórico e prático, embora sob Tese da Unidade os usos da razão constituam, 

em reunião, a razão que é uma só. Isso se justifica ao menos por dois motivos 

referenciais: i) o problema que a fundamenta – embora seja difícil sua formu-

lação, em linhas gerais, a resposta à pergunta o que devo fazer? tem por intuito 

demonstrar a possibilidade de uma objetividade do dever a fim de alcançar 

mailto:allyson.almeida@servidor.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 16 -

universalidade e necessidade, afirmando a existência de um mandamento 

capaz de “obrigar” a vontade do ser humano a agir de acordo com ele, ao 

menos nos casos onde a ação humana seja passível de produzir valor moral de 

acordo com Kant; ii) as discussões contemporâneas que ela propicia. Como 

se sabe, o discurso moral kantiano é alvo de inúmeras críticas ao longo da 

tradição filosófica. Dentre as principais, podem-se citar aqui aquelas que o 

acusam de apresentar um rigor excessivo em sua formalização (formalismo) 

ou ainda por ser uma fundamentação sem matéria aplicável (ausência de 

conteúdo material). Dito de outro modo, pode-se dizer que a ausência da 

aplicabilidade na práxis humana dos princípios ético-kantianos decorrentes 

de um excesso de formalização em seu discurso moral, aparentemente, 

torna tal discurso impossível de servir de aporte para avaliação das ações 

morais – isso se considerar o teor das críticas acima descritas. Dado esses 

aspectos, emerge-se o seguinte questionamento: é possível compreender, 

sob nova perspectiva, a relação entre o discurso moral kantiano e a práxis 

humana? Disso resulta a necessidade de um esclarecimento de suas princi-

pais asserções, bem como dos principais argumentos expostos por ele. Por 

isso, esclarecimento aqui será o método utilizado na tentativa de viabilizar 

uma nova compreensão dos pontos centrais utilizados pelas críticas acima 

mencionadas. Considerando a problemática em questão, e no desejo de 

particularizar esta análise, propõe-se nesta exposição esclarecer a relação 

existente entre a formalização da lei, dada pelo Imperativo Categórico 

(IC), e a práxis humana. Para o alcance das finalidades requeridas pela pes-

quisa, esta apresentação será subdividida em três momentos: i) exposição 

do argumento derivatório para o mandamento da lei; ii) reflexão sobre a 

possibilidade da existência de proposições práticas puras; iii) discussão 

envolvendo o IC e a práxis humana. Sobre o primeiro momento, destaca-se 

que o argumento derivatório do mandamento que expressa a objetividade 

do dever decorre da análise, feita pelo autor, de três conceitos referenciais: 

a noção de lei – em seus múltiplos sentidos –, a ideia de vontade e a capa-

cidade de representação concernente ao sujeito racional. Por ser detentor 

de uma vontade, o ser humano é capaz de representar a sua lei, indo além 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 17 -

das leis determinantes da natureza. Embora seja capaz de tal atributo, isso 

não quer dizer que sempre o fará. Por isso, evidencia-se a necessidade da 

conformidade das leis capazes de serem representadas com a lei objetiva 

da razão a fim de haver conteúdo moral nos princípios subjetivos (máximas) 

que servem como princípios moventes para as ações dos seres humanos. 

Dito de outro modo, pode-se dizer que tal correlação é essencial para que 

tais ações produzam valor moral, instrumento utilizado por Kant para vali-

dar ou não as ações ante as situações-conflito que ocorrem no cotidiano 

das nossas vidas. Quanto ao segundo aspecto – existência de proposições 

práticas puras –, evidencia-se que a sua possibilidade está diretamente 

relacionada à afirmação da existência de dois conceitos essenciais na moral 

kantiana, a saber, o Imperativo Categórico e a ideia de liberdade. Disso 

resulta a necessidade de demonstrar que a ação que ocorre de acordo com 

o IC expressa, em última instância, uma ação essencialmente livre, uma vez 

que tal imperativo é o mecanismo, utilizado pelo dever, para expressar o 

conteúdo que lhe é inerente – aqui, em Kant, atendendo aos critérios da 

universalidade e da necessidade, ambos expressos no conceito de a priori. 

Por último, no intermédio dessas análises, será possível evidenciar a relação 

entre o IC e a práxis humana, indo na contramão das críticas anteriormente 

apresentadas. A hipótese desta pesquisa, portanto, parte da ideia de que tal 

esclarecimento só ocorre mediante a compreensão do mandamento moral, 

enquanto mandamento do dever, como proposição prática pura. E isto só 

acontecerá porque será demonstrado, em Kant, a necessidade de se con-

ceber a priori uma lei que, sendo universal, determine incondicionalmente 

a ação que queira alcançar o estatuto de moral. Ao fazer isso, o filósofo 

nos apresentará um caminho para compreender a solução do problema 

moral, amplamente utilizado como referência para discussões posteriores 

na tradição filosófica – motivo ulterior que demonstra a importância de se 

discutir, ainda hoje, o problema prático subjacente à sua filosofia. Assim, 

dado esses aspectos, demonstra-se a necessidade de retomar as reflexões 

propostas por Kant no desejo de entender, nos dias atuais, a causa de se agir 

conforme regras (a depender do modo de sua constituição), a necessidade 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 18 -

de se obedecer às leis (fazendo uma autorreflexão sobre sua fundamenta-

ção) e, acima de tudo, a percepção envolvendo a condição humana de ser 

racional livre e detentor de vontade, bem como da capacidade de agir de 

acordo com a representação de leis que, em última instância, devem ser 

válidas para todos – sem exceção.

Palavras-chave: Razão Prática; Esclarecimento; Leis; Objetividade do 

Dever; Ação Moral.

REFERÊNCIAS

HÖFFE, Otfried. Immanuel Kant. Tradução de Viktor Hamm e Valerio Rohden. 

São Paulo: Martins Fontes, 2005.

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Tradução de Manuela Pinto dos Santos 

e Alexandre Fradique Morujão. 8. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 

2013.

KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Tradução 

de Paulo Quintela. São Paulo: Edições 70, 2007.

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Prática. Tradução de Valerio Rohden. São 

Paulo: Martins Fontes, 2016.

KANT, Immanuel. A Metafísica dos Costumes. 3º ed. Tradução de José Lamego. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2017.

ROHDEN, V. Interesse da razão e liberdade. São Paulo: Ática, 1981.

WOOD, Allen W. Kant’s Ethical Thought. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1999.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 19 -

TECNOLOGIAS DIGITAIS E SUBJETIVIDADE: 
INTERFACE DE UMA PRODUÇÃO DESEJANTE

Ana Flávia Felix Costa
E-mail: anaflavia.rp05@gmail.com

Universidade Federal de Pernambuco

A tecnologia é um dos principais agentes de transformação da sociedade. 

Ela estabelece mudanças nos mais diversos âmbitos. Diante disso, existem 

novas formas de conhecer, pensar e afetar. Por isso, ela ocupa um lugar de 

destaque enquanto tema filosófico e político da atualidade. Diante disso, 

diferentes modos de subjetivação surgem, principalmente, alavancados 

pelas transformações tecnológicas, políticas e econômicas. As tecnolo-

gias e, especificamente, as tecnologias digitais impulsionadas pelas forças 

políticas e econômicas do sistema capitalista, são responsáveis por mediar 

essas novas formas de existência, de sensibilidade e de novos territórios 

existenciais. Diante do exposto, surge a seguinte questão: em que medida, 

em meio às transformações tecnológicas e à imersão humana no mundo 

digital, a tecnologia pode interferir e impactar no processo de subjetivação 

dos indivíduos? De acordo com Deleuze e Guattari (2010), a produção de 

subjetividade não é resultado unicamente de um processo de individuação, 

mas sim, fruto de um processo coletivo inserido nos campos social, familiar, 

educacional e individual. Grosso modo, a subjetividade, ao mesmo tempo que 

passa por momentos de individuação, também está sujeita a processos de 

subjetivação coletivos. Isto é, “a subjetividade não é fabricada apenas através 

das fases psicogenéticas da psicanálise ou dos “matemas do Inconsciente”, 

mas também nas grandes máquinas sociais, mass-mediáticas, linguísticas, 

que não podem ser qualificadas de humanas” (Guattari, 1992, p. 20). Nesse 

sentido, a subjetividade também é produzida através do acoplamento 

entre indivíduo e tecnologias digitais. Para abordar tal problema recorro a 

mailto:anaflavia.rp05@gmail.com


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 20 -

uma Filosofia Crítica da Tecnologia. Para esta perspectiva da Filosofia da 

Tecnologia, a tecnologia não é somente um instrumento neutro de valores, 

que só tem como finalidade atender às necessidades humanas. Por isso, é 

possível afirmar que há vieses nas tecnologias e que esses vieses são pauta-

dos, principalmente, por valores políticos e econômicos. Dessa forma, se as 

tecnologias não são neutras e são fundamentadas por interesses políticos 

e econômicos, então suas consequências estão imbuídas em seus arranjos 

e desenhos técnicos. Portanto, argumento que há um paradoxo frente às 

tecnologias digitais, qual seja: o que deveria ser um meio de democratização 

e pluralização, também padroniza, instrumentaliza e homogeneiza desejos 

e subjetividades. Em um mundo em que somos atravessados e, com fre-

quência, influenciados pelos meios digitais, torna-se urgente a reflexão e a 

investigação rigorosa sobre para onde estamos indo e o que queremos em 

relação à tecnologia. É comum que temas relacionados à tecnologia sejam 

trabalhados a partir das ciências aplicadas. A maioria das pesquisas desen-

volvidas por essas ciências, ao se debruçar sobre as questões tecnológicas, 

não leva em consideração o contexto político e cultural em que elas estão 

inseridas, como se a tecnologia fosse algo distante ou separado da socie-

dade. A presente pesquisa busca, através de uma investigação filosófica e 

a partir de um olhar crítico e questionador, preencher essa lacuna deixada 

pelas ciências aplicadas. A pesquisa pretende analisar os significados da 

tecnologia para além de sua eficácia e as consequências de determinados 

avanços tecnológicos, principalmente no que se refere às tecnologias digitais, 

na produção de subjetividade e desejos. Dessa forma, esta pesquisa não 

apenas aborda uma necessidade crítica ao tratar do tema das tecnologias 

digitais, mas também oferece uma abordagem inovadora e filosófica para 

determinados problemas complexos que envolvem tecnologia, subjetividade 

e política. Diante disso, este trabalho tem como objetivo geral analisar de 

que maneira as tecnologias digitais, da forma que vêm sendo desenvolvidas, 

produzem e impactam subjetividade e desejos. De forma específica tem como 

objetivo investigar como a produção de subjetividade acontece no sistema 

capitalista; analisar como a produção das tecnologias digitais pelas grandes 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 21 -

corporações vem contribuindo para a produção de subjetividade e desejos 

e demonstrar que as tecnologias digitais e o espaço digital homogeneizam 

subjetividades e desejos. A presente pesquisa tem caráter filosófico, biblio-

gráfico e analítico. Na primeira etapa, foi realizada a pesquisa bibliográfica 

de textos e artigos científicos que têm como objeto de estudo a correlação 

entre tecnologias digitais e a produção de subjetividade, além de temas 

relacionados à Filosofia da Tecnologia, Teoria Crítica e subjetividade. Na 

segunda etapa, foram realizadas a leitura, a análise e a produção de ficha-

mentos dos textos previamente catalogados. A terceira e última etapa diz 

respeito à escrita dos resultados parciais da presente pesquisa, que ainda 

está em andamento e terá como resultado final a dissertação de mestrado do 

PPGFIL-UFPE. A partir da pesquisa realizada foi possível obter os seguintes 

resultados parciais: As tecnologias da informação e da comunicação traçam, 

de forma muito eficaz, rotas para que, cada vez mais, haja reivindicações 

subjetivas. Impulsionadas e, também, impulsionadoras da globalização, as 

TICs, através de seus dispositivos, abrem, de forma intensa e acelerada, 

os caminhos para desterritorialização e reterritorialização dos indivíduos 

que se distanciam cada vez mais de seus territórios existenciais fixos. Ora, 

estamos diante de um novo espaço de comunicação e informação. O mundo 

assiste ao triunfo do ciberespaço. Nele, os planos de desenvolvimento 

econômico, político, cultural e humano ganham novas possibilidades (Lévy, 

1999). Diante disso, o processo de subjetivação dos indivíduos também 

passa por transformações significativas. A relação praticamente intrínseca, 

imposta pelos avanços tecnológicos, entre os indivíduos e os meios digitais, 

apresenta-se também como uma modalidade de construção coletiva da 

subjetividade e, sobretudo, de uma subjetividade capitalística. Se antes, as 

tecnologias da informação e os meios de comunicação de massa exerciam 

um grande impacto no processo de subjetivação dos indivíduos, hoje, com 

o triunfo do ciberespaço e o aumento significativo do uso de tecnologias 

digitais, esse impacto passa a ser triplicado, e em um ritmo consideravel-

mente mais acelerado. Concluímos que o sistema capitalista, através da 

mediação das tecnologias digitais, captura a subjetividade e o desejo de 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 22 -

uma forma muito sutil. Os espaços virtuais são vendidos como ambientes 

plurais, diversos e democráticos, mas, na realidade, reproduzem, perpetuam 

e retroalimentam violências de gênero, raça e classe. Diante disso, o que 

deveria ser uma experiência de multiplicidade instrumentaliza e padroniza 

subjetividades e desejos em função do aumento contínuo dos lucros do 

grande oligopólio da tecnologia.

Palavras-chave: Desejo; Filosofia da Tecnologia; Subjetivação.

AGRADECIMENTOS

Gostaria de expressar meus agradecimentos à Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) pelo apoio finan-

ceiro essencial para a realização deste trabalho.

REFERÊNCIAS

DELEUZE, G. & GUATTARI, F. O Anti-Édipo. Tradução de Luiz B. L. Orlandi. 

Rio de Janeiro: Editora 34, 2010.

GUATTARI, F. Caosmose: um novo paradigma estético. Rio de Janeiro: Editora 

34, 1992.

LÉVY, Pierre. Cibercultura. Tradução de Carlos Irineu da Costa. São Paulo: 

Editora 34, 1999.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 23 -

RESMORFIA RAMALHIANA: AS FORMAS DO 
FANTÁSTICO NA DRAMATURGIA DE ‘AS NOVAS 
AVENTURAS DE JOÃO GRILO’1

Arthur Velázquez Florentino de Carvalho
E-mail: arthur.carvalho@aluno.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Maria Simone Marinho Nogueira2

E-mail: marianogueira@servidor.uepb.edu.br
Universidade Estadual da Paraíba

O teatro de Campina Grande, tanto em obra quanto é contexto, é fruto 

das experiências do construto histórico cultural, que pode ser estudado 

também pelas temáticas que circundam a dramaturgia de Maria de Lourdes 

Nunes Ramalho. Esta, assim chamada por Lourdes Ramalho, se estabeleceu 

por sua autonomia estética e empreendedorismo em uma possibilidade de 

organização cultural – conforme os aprofundamentos da pesquisa drama-

tológica de Diógenes Maciel (2019) – permeando muitas (re)montagens 

e apresentações de suas peças até os nossos dias mais contemporâneos, 

como é o caso de A Feira (1976) que, recentemente (17 de abril de 2024), 

foi executada no Teatro Municipal de Campina Grande. A dramaturga parai-

bana também se consagrou na Europa, frente às encenações efetivadas pelo 

diretor espanhol Moncho Rodriguez em 1988 (Correio das Artes,2020). 

Mesmo diante do acervo de notórias peças voltadas ao público adulto, o 

1	 Este trabalho é um recorte da pesquisa de Mestrado que se encontra em andamento no pro-

grama de Pós-graduação em Literatura e Interculturalidade - PPGLI da Universidade Estadual 

da Paraíba - UEPB, sob o financiamento da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior - CAPES, para a qual deixo meus eternos e sinceros agradecimentos.

2	 Bolsista de Produtividade em Pesquisa da UEPB, Edital PRPGP nº 03/2024, Processo SUAP 

55001.001516.2024-39.

mailto:arthur.carvalho@aluno.uepb.edu.br
mailto:marianogueira@servidor.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 24 -

corpus desta pesquisa restringe-se aos pequeninos (Köpke, 1897), aqui evi-

denciada pela literatura ramalhiana direcionada à crianças e jovens (Coelho, 

2000). Para tal, destacam-se As Novas Aventuras de João Grilo presente na 

coletânea Teatro Infantil: coletânea de textos infanto-juvenis (2004) como 

texto matriz, o qual se esmiuça, em análise e interpretação, os elementos 

do imaginário pueril e simbólico presentes na dramaturgia ramalhiana, sob 

alguns prismas da Estética (Hegel, 2000) e da Filosofia (Lacoste, 1986) da 

Arte, assim como da Poesia Dramática (Diderot, 1986) e do imaginário 

‘fantástico’ (Todorov, 2017). Isto posto, situa-se o enredo apresentado por 

João Grilo, um tipo de herói quixotiano, que luta em busca de curar/salvar 

a Alma da Mata – personagem em processo de enfermidade/morte – atra-

vés de um medicamento mágico, o Santo Graal. Com o apoio de auxiliares 

(a Água , um Gnomo e um Gênio), esse herói – medroso e preguiçoso – é 

encorajado a lutar contra três monstros, particularmente atípicos ao uni-

verso infanto-juvenil (o monstro Poluição, Corrupção e Inflação), fugindo 

de certa tradicionalidade icônica ou de certo sentido alegórico (Todorov, 

2017), comumente simbolizados em figuras de animais falantes e objetos 

encantados para um representação de personagens em formas de elementos 

naturais ou de elementos abstratos, em ‘coisas’. Tal obra infanto-juvenil, para 

além de um texto em diálogos diretos (como é o caso do modo de discurso 

à escrita teatral), é também estruturada em uma ‘espécie de cantiga’ que se 

exprime por precisa métrica (7 a 8 sílabas poéticas) e versos profusamente 

rimados em uma estreita similaridade à poesia popular dos cordelistas e 

repentistas nordestinos. Diante disso, passa-se a vê-la como uma obra 

que se mostra em espírito (Hegel, 2000) de um produto em estético em 

poética própria. Desta maneira, aa pesquisa se constitui a partir de certos 

processos comparativos e levantamentos crítico-literários que fornece-

ram uma possibilidade de, primeiramente, mapear a composição cênica, 

essa muito atrelada à estrutura de um gênero sacro – o Auto – do drama-

turgo português Gil Vicente (1465 - 1536), conforme já apontava a tese 

de Rosangela Divina (2019); posteriormente, já mergulhados na definição 

do ‘fantástico’ (Todorov, 2017), buscou-se procedimentos metodológicos 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 25 -

que pudessem nos sublinhar o que faz (ou não), de As Novas Aventuras de 

João Grilo (Ramalho, 2004), uma obra tão engendrada por personagens 

que possuem formas complexas como a auxiliadora principal (intitulada, 

por vezes como Espírito das Águas) e os três vilões monstruosos – também 

chamados de o horroroso, o dragão da hipocrisia e de o polvo de mil bocas 

(Ramalho, 2004, 07 - 14) – mencionados acima. Através de tais métodos, 

comparativismos e pesquisa teórica, chega-se até a construção do conceito 

‘reesmorfia’, que apontou para uma possibilidade de enquadramento dos 

personagens ramalhianos que se transfiguram por formas coisificadas frente 

à delimitação de um processo metamorfósico (Lacoste, 1986), o homem 

e a própria condição humana se disfarça ou se camufla nos personagens 

auxiliares e monstros, esses que são os elementos da própria salvação ou 

extinção do ‘Bicho Homem’ – João Grilo, o homem literário – que pode 

se mostrar em muitas pessoas, enquanto representação do covarde e do 

inerte frente à batalha contra as mazelas que ele (o homem real) próprio 

construiu. Tais personagens se camuflam, também, através daquilo que 

se chama no teatro de máscaras, e assim, o transforma em um arquétipo 

(Guinsburg, 2006) e uma figuração de alguns tipos humanos próprios, como 

o poluidor, o corrupto e o capitalista. Como já apontava Diderot (1986) 

sobre a arte da ilusão da cena, Lourdes Ramalho se apropria dessa forma 

arquetípica para personificação desses personagens, diante da encarnação 

do caos (Meletínski, 2019), como estratégia de conscientização daquilo 

que é repugnante, ou daquilo que somos todos nós, bichos-homens em 

processo de autodestruição.

Palavras-chave: Dramaturgia ramalhiana; Fantástico; Infanto-juvenil; 

Formas.

REFERÊNCIAS

COELHO, Nelly Novaes. Literatura infantil: teoria, análise e didática. São 

Paulo: Editora Moderna, 2000.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 26 -

CORREIO DAS ARTES. Lourdes Ramalho: 100 anos. A UNIÃO, João Pessoa/

PB, ago. 2020. Disponível em: [https://auniao.pb.gov.br/servicos/arquivo-digi-

tal/correio-das-artes/edicaodigital-2020/ correio-das-artes-agosto-de-2020]. 

Acesso em 16 jun. 2024.

DIDEROT. Denis. Discurso sobre a Poesia Dramática. Tradução e Notas de 

Franklin de Matos. São Paulo: Brasiliense, 1986.

GUINSBURG, J. (Orgs.). Dicionário do teatro brasileiro: temas, formas e 

conceitos. São Paulo: Perspectiva: Sesc São Paulo, 2006.

HEGEL, Friedrich. Cursos de Estética. Vol. 2. Tradução de Marco Aurélio 

Werle e Oliver Tolle. São Paulo: USP, 2000.

KÖPKE, J. (1897). Versos para os pequeninos. Edição fac-similiar, Fapesp: 

2017, 116 p. Organização: Norma Sandra de Almeida Ferreira. Disponível 

em: [http://revistapesquisa.fapesp.br/wp-content/uploads/2017/03/kopke-

-facsimile.pdf.] Acesso em 18 jun.2024.

LACOSTE, Jean (1981). A Filosofia da Arte. Tradução de Álvaro Cabral. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar, 1986.

MACIEL, Diógenes André Vieira. Lourdes Ramalho em Cena: modernidade 

teatral, dramaturgia e regionalidade. Campina Grande - PB: EDUEPB, 2019.

MELETÍNSKI, E. M.. (1998) Os Arquétipos Literários. Tradução de Aurora 

Bernardini e Homero de Andrade. 3ª ed. São Paulo: Cotia, 2019.

RAMALHO, Lourdes. Teatro Infantil, coletânea de textos infanto-juvenis. 

Campina Grande, PB: RG Editora e Gráfica, 2004.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 27 -

SILVA, Rosângela Divina Santos Moraes da. Rastros do Auto Medieval e 

Vicentino no Teatro do Nordeste Brasileiro. 2019. 459 f. Tese (Doutorado 

em Literatura de Língua Portuguesa) - Faculdade de Letras, Universidade de 

Coimbra, Coimbra, 2019

TODOROV, Tzvetan. Introdução à literatura fantástica (1970). 4. ed., 3ª 

reimp. São Paulo: Perspectiva, 2017.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 28 -

MARGUERITE PORETE E ANIQUILAMENTO DE SI

Bianca Moreira da Silva
E-mail: biancalsicm@gmail.com
Universidade Estadual da Paraíba

O objetivo do presente trabalho é explorar o aniquilamento de si retratado 

na obra O espelho das almas simples de Marguerite Porete. Para que ocorra 

esse aniquilamento a alma passa, segundo a autora, por três mortes e sete 

estados ou graus da alma, detalhados posteriormente. Marguerite nasceu 

por volta de 1250 em Valenciennes, ao norte da França. Fazia parte de um 

grupo de beguinas, mulheres que viviam em comunidades e se sustentavam 

com trabalhos como costura, ensinamento de crianças e serviços de damas 

idosas, já que naquela época mulheres não podiam frequentar as universi-

dades. As beguinas não possuíam ligação com a instituição religiosa, sendo 

aprovadas e desaprovadas diversas vezes ao longo de sua existência pelo 

poder eclesiástico e houve até mesmo tentativas de controlá-las, mas sem 

sucesso. O livro de Porete trata-se de uma literatura/filosofia espiritual 

que relata o caminho do encontro com o divino sem mediações e, por esse 

motivo, o livro sofre um primeiro processo, sendo proibido sua divulgação. 

Tomada pelo direito que achava possuir de divulgar a sua obra, Porete sofre 

um segundo processo e é condenada à morte na fogueira em 1310 em Paris. 

Os personagens principais do enredo são Amor, Alma e Razão. A analogia 

utilizada é a alma como alma aniquilada, em alguns momentos a própria 

autora, alma esta que traça seu caminho com a ajuda de amor que pode ser 

entendido como a deidade, enquanto razão nada entende mesmo ouvindo 

atentamente as falas do Amor e da Alma, sendo aquela a representação 

da instituição igreja. Por meio da linguagem apofática vai se construindo 

um discurso que desencadeará no ápice do encontro místico, na liberdade 

perfeita, porém, é necessário, primeiro, que a Alma mortifique o pecado, a 

mailto:biancalsicm@gmail.com


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 29 -

natureza e o espírito. As mortes acontecem dentro dos estados que a alma 

percorre para se tornar uma alma aniquilada. No seu percurso, a alma traça 

um caminho para chegar à união perfeita com o divino e para isso faz-se 

necessário retirar de seu caminho todas as mediações, se despoja de todo o 

exterior e do interior, pois Deus transforma essa alma em seu próprio querer. 

Assim, vai avançando de um estado a outro até chegar ao sétimo estado. O 

primeiro estado que a alma passa é a percepção da escravidão do pecado, 

então passa a viver a vida na graça, mas, ainda está presa à natureza; então 

passa para o segundo estado e vive uma vida segundo o espírito, mas ainda 

se encontra sob o domínio da razão que é o terceiro estado. A alma ama 

bondade e sacrifício, mas se faz necessário dizer não à vontade do espírito. 

Até aqui, do primeiro ao quarto estágio, há então a morte do pecado e a 

morte da natureza, mas ainda é preciso morrer o espírito, o que acontece 

no quinto estado. O desejo que fez desprender das coisas exteriores faz 

pensar que não há coisa maior, não há vida tão grande quanto a vida con-

templativa, mas, ainda convém que o espírito morra. A alma compreende 

seu caminho, é necessário a morte do espírito, pois Deus é aquele que é e 

essa alma já não é. Deus trabalha nela, por ela, sem ela, chegando ao sexto 

estado, onde essa alma aniquilada não trabalha mais por Deus, não tem mais 

desejo, Deus opera nela, sem ela. Essa alma não sabe onde está a vontade, 

pois não possui mais vontade, assim, está aniquilada, sem si mesma.​ No 

sexto estado a alma é pura, iluminada, invadida pela bondade divina, já não 

ama nada, não louva nada que não Deus, não existe nada fora da deidade. 

No país da liberdade perfeita ela se funde ao seu amado, numa perda de 

identidade ela se abandona, ela é agora o querer de Deus. O último estado 

Amor guarda para dar na glória eterna, onde a glorificação se encontra, a 

alma aniquilada é clarificada, mas não glorificada, pois amor só dará a glo-

rificação na glória eterna. Marguerite deixa claro que em seu caminho não 

deve haver mediações ou empecilhos, deixando de lado coisas consideradas 

importantes para a igreja como missas, sermões e orações, o que contribuiu 

para a condenação do seu livro. A alma não quer mais Deus por meio dos 

sacramentos da Santa Igreja, nem por pensamentos ou obras, criaturas 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 30 -

ou pela glória, nem pela louvação divina. Uma busca pelo encontro com o 

divino que não dura mais que um instante até retornar ao primeiro estado, 

a liberdade que implica na perda da identidade, pois, se funde a deidade, 

aniquila a si mesma e se torna o querer de Deus. Assim, a autora cumpre o 

seu intuito, se torna alma aniquilada.

Palavras-chave: Alma; Deus; Morte; Liberdade; Razão.

REFERÊNCIAS

NOGUEIRA, M. S. M. Lá onde estava antes de ser: Marguerite Porete e as 

almas aniquiladas.

SCINTILLA - Revista de Filosofia e Mística Medieval, v. 13, p. 11-30, 2016. 

Disponível em: https://scintilla.saoboaventura.edu.br/scintilla/article/

view/21/17. Acesso em 03 Jul. 2024.

NOGUEIRA, Maria Simone Marinho. Marguerite Porete (verbete). Blogs de 

Ciência da Universidade Estadual de Campinas: Mulheres na Filosofia, v. 7, 

p. 14-28, 2023. Acesso em 03 Jul. 2024.

PORETE, Marguerite. O espelho das almas simples que permanecem somente 

na vontade e no desejo do amor. Tradução e notas de Silvia Schwartz. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2008.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 31 -

AUSÊNCIA DE RECONHECIMENTO DO PENSAMENTO 
FILOSÓFICO FEMININO NO ENSINO DE FILOSOFIA

Bianca Moreira da Silva
E-mail: biancalsicm@gmail.com
Universidade Estadual da Paraíba

Natália Pequeno da Silva
E-mail: natalia_pequeno28@hotmail.com

Universidade Estadual da Paraíba

Na história da humanidade, sempre existiu a desigualdade entre homens 

e mulheres, em que o homem sempre esteve à frente de tudo. Durante 

os períodos históricos, a mulher sempre foi vista como alguém inferior, 

sempre dependendo de uma figura masculina, se pode ver isso traçando 

uma linha do tempo com exemplos. Na mitologia grega, a deusa Atena, 

símbolo da sabedoria que sai da cabeça de Zeus, no cristianismo, que Eva 

saiu da costela de Adão. No medievo é possível ver a figura da perfeição 

e da perdição, retratada pela Virgem Maria e pela Mulher pecadora, não 

retratando uma mulher comum. Na modernidade, mulheres lutaram pelo 

reconhecimento de suas origens, pensamento e espaço na sociedade, como 

Mary Wollstonecraft. Na contemporaneidade, rebeldes que lutam por seus 

direitos e reconhecimento na sociedade e, semblantes como Simone de 

Beauvoir, conhecida por dar voz às questões de gênero. A figura feminina 

sempre foi vista como sexo frágil, doméstica e mãe, assim, sendo ocultada 

sua presença na história como pensadora. Na educação não é diferente, a 

história chega a se repetir, a ausência das mulheres também faz despertar 

para essa realidade, por mais que sejam pesquisadas, ainda é possível enxer-

gar invisibilidade no tocante à aparição das mesmas nos livros didáticos. Os 

filósofos pensaram as mulheres de maneira diferente, Kant e Rousseau, por 

exemplo, pensaram as mulheres de maneira pejorativa. Rousseau coloca a 

mailto:biancalsicm@gmail.com
mailto:natalia_pequeno28@hotmail.com


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 32 -

mulher como fisicamente mais fraca, frágil, sem contar que ela é destinada 

à “produção de crianças”, o que em parte limita sua independência. Kant 

imprime uma imagem racionalmente diminuída e traz consigo que a mulher 

para poder pensar deve possuir barba. Já filósofos como Hume e Condorcet 

retrataram a mulher de forma igualitária, racionalmente capaz de pensar 

igual. Também houve influência feminina no pensamento masculino, algumas 

foram de grande inspiração para o pensamento que se desenvolveu na época, 

como no livro que foi escrito por Harriet Taylor e John Stuart Mill, A sujeição 

das mulheres que, ao pesquisar, se pode encontrar pela autoria dela no livro. 

A história se repete no tão conhecido Discurso do Método, se não fossem as 

cartas trocadas por Elizabeth de Boêmia, Descartes não teria desenvolvido 

o seu tão famoso Discurso do Método. Na mesma linha de Taylor, Simone de 

Beauvoir e Jean Paul Sartre foram os principais pensadores da corrente 

existencialista, sendo o nome de Beauvoir citado numa linha existencialista 

ligada às questões de gênero. No ambiente educacional pode-se perceber 

a ausência de mulheres trabalhadas nas salas de aula. A maioria dos livros 

didáticos repete as mesmas autoras com conteúdo desconexo de seus 

respectivos pensamentos. Para exemplificar isso, foram utilizados quatro 

livros didáticos para servir como base para uma melhor análise: o Iniciação 

à filosofia de Marilena Chauí, o Fundamentos de filosofia de Gilberto Cotrim 

e Mirna Fernandes, o Filosofia: temas e percursos de Vinícius de Figueredo e 

colaboradores e o Filosofia: experiência do pensamento de Silvio Gallo, todos 

datam de 2016. Esses livros trazem um apanhado dos filósofos presentes 

no livro. O primeiro deles, o Iniciação à filosofia aborda com uma linha do 

tempo desde a antiguidade, passando pelo medievo, modernidade até a 

contemporaneidade. Ao todo são elencados cerca de 82 filósofos, dos quais 

apenas três mulheres que são Hipátia de Alexandria, Simone de Beauvoir 

e Hannah Arendt. O segundo livro analisado trata de um índice de concei-

tos e nomes com 149 pensadores, dos quais 13 são mulheres, dentre elas 

Hannah Arendt, Simone de Beauvoir e Marilena Chauí. O Filosofia: temas e 

percursos menciona Hannah Arendt e Madame de Lafayette em seu índice 

bio-filosófico, que faz um sumário com 30 filósofos e a respectiva página 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 33 -

onde podem ser encontrados; no interior da obra são enumerados ao todo 

86 filósofos, contando também Bernadette Delamarre. O último livro 

didático, Filosofia: experiência do pensamento, traz uma perspectiva de uma 

linha do tempo chamada de A filosofia na história, que abrange os filósofos 

dentro de seus campos de investigação e faz menção ao contexto histó-

rico de cada época. As filósofas que aparecem são Hipátia de Alexandria, 

Hannah Arendt, Simone de Beauvoir e Agnes Heller, retratando ao todo 89 

filósofos nesta linha do tempo. Por mais que tenham seus nomes nos livros 

didáticos, a maioria das autoras supracitadas não estão sendo apresentadas 

com suas teorias e pensamentos, como no livro de Marilena Chauí, onde 

Hipátia aparece como uma indicação de filme, como sugestão. Por mais que 

a mulher já tenha alcançado muitos espaços, ainda há muito a ser feito para 

superar mais de dois mil anos de história na qual seu papel era o de dona do 

lar e cuidadora de filhos. Atualmente, os direitos das mulheres no papel são 

reconhecidos, mas ainda há um certo preconceito no que diz respeito ao 

filosofar das pensadoras, se realmente são capazes de produzir pensamento 

e o são, já provaram isto. A educação possui um papel fundamental sobre a 

formação da sociedade, para que se forme uma sociedade igualitária tam-

bém nas práticas é de suma importância que as filósofas sejam ensinadas 

nas escolas, para que os discentes não precisem questionar onde estão as 

mulheres nos livros didáticos. E, mediante ao reconhecimento da ausência 

das pensadoras nos livros didáticos de filosofia, seja legitimada a força que 

há no pensamento filosófico feminino.

Palavras-chave: Pensadoras; Educação; Livros didáticos; Mulheres; Filosofia.

REFERÊNCIAS

BERNARDINO, Elizama; FREITAS, Ellen; COUTINHO, Gilmara. O silencia-

mento do pensamento filosófico feminino. Anais VII ENID & V ENFOPROF 

/ UEPB. Campina Grande: Realize Editora, 2019. Disponível em: <https://

www.editorarealize.com.br/index.php/artigo/visualizar/64604>. Acesso em: 

03/07/2024 23:55



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 34 -

CHAUÍ, Marilena. Iniciação à filosofia. 3. Ed. São Paulo: Ática, 2016.

COTRIM, Gilberto; Fernandes, Mirna. Fundamentos de filosofia. 4. Ed. São 

Paulo: Saraiva, 2016.

EGGERT, Edla ; Menezes, M. M. . A filosofia feminista desde os olhares da 

filosofia intercultural: uma reflexão entre margens. In: Juliana Pacheco. (Org.). 

Mulher e Filosofia: as relações de gênero no pensamento filosófico, 1. Ed. Porto 

Alegre: Editora Fi, 2015.

FIGUEREDO, Vinícius de (org.). Filosofia: Temas e percursos. 2. Ed. São Paulo: 

Berlendis & Vertecchia, 2016.​

GALLO, Silvio. Filosofia: Experiência do pensamento. 2. Ed. São Paulo: Scorpione, 

2016.​

PEREIRA, Taís Silva. As marcas da opressão: a ausência das pensadoras nos 

livros didáticos de filosofia à luz do pensamento de Iris Marion Young. Revista 

Ideação, Universidade Estadual de Feira de Santana, v. 1, n. 42, p. 465-480, 

dez, 2020.

SILVA, Juliana Pacheco Borges da. Mulher e filosofia: Onde estão as filósofas? 

Disponível em: https://ebooks.pucrs.br/edipucrs/anais/semanadefilosofia/

XIII/15.pdf. Acesso em 03 de Jul. 2024.

https://ebooks.pucrs.br/edipucrs/anais/semanadefilosofia/XIII/15.pdf
https://ebooks.pucrs.br/edipucrs/anais/semanadefilosofia/XIII/15.pdf


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 35 -

SOBRE AS “IDEIAS ABSTRATAS” EM BERKELEY

Carlos Antônio de Souza
E-mail: souza.carlos@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Importa, aqui, examinar alguns aspectos do problema epistemológico dos 

conceitos universais, no contexto da teoria moderna do conhecimento e as 

respectivas implicações na metafísica; com a finalidade de, ao estabelecer 

relações, clarificar determinadas questões pertinentes ao mencionado con-

texto de discussões. A fixação do eixo do problema em Berkeley se deve ao 

fato de que sua crítica à abstração concernente às ideias e sua consequente 

adesão ao nominalismo certamente o tornam ponto de referência na aludida 

problematização. Assim, em linhas gerais, o problema dos universais, na 

história da filosofia, remonta à Idade Média (sucintamente, às discussões 

que separam realistas platônicos, conceitualistas e nominalistas, as quais se 

seguem à recepção mediada por Boécio da obra Isagoge, de Porfírio (século 

III d. C.)), com referências mais pretéritas à Antiguidade Clássica, mais pre-

cisamente a Aristóteles e Platão. Contudo, tal problematização tem como 

foco principal a questão ontológica, ou seja, da realidade dos universais. 

Diversamente, importa, aqui, conforme já indicado, o aspecto epistemológico 

do problema. Para situar a discussão nestes termos, necessário se faz consi-

derar as mudanças de paradigma ocorridas historicamente e nesta esteira, 

a passagem da perspectiva cosmocêntrica para a teocêntrica e, em seguida, 

a antropocêntrica, ensejando uma reorientação do eixo da problematização 

do aspecto ontológico para o epistemológico, estabelecendo a primazia do 

problema do conhecimento. Somente assim, se torna possível entender como 

o referido eixo se desloca gradualmente do nível das “formas inteligíveis”, 

para o “intelecto divino” e, finalmente, para o domínio da mente humana, 

morada das ideias. Aqui, tem lugar privilegiado o problema epistemológico 

mailto:souza.carlos@servidor.uepb.edu.br,%20
mailto:souza.carlos@servidor.uepb.edu.br,%20


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 36 -

dos – neste caso, necessariamente, conceitos – universais. Nestes termos, 

na teoria moderna do conhecimento, um dos principais problemas, a saber, 

aquele que constitui o pomo da discórdia entre racionalistas e empiristas, 

decorre das respectivas posições face à questão da fonte dos aludidos con-

ceitos (ou ideias gerais abstratas). Destarte, as referidas ideias adquirem 

guarida e posição privilegiada na tese inatista (o inatismo das ideias e princí-

pios teóricos, por exemplo, em Descartes, Leibniz) dos racionalistas, o que, 

de quebra, favorece consideravelmente a metafísica (note-se, por exemplo, 

a tese da “impressão divina”, em Descartes) – ponto este de considerável 

importância e que merece, aqui, o devido destaque, considerando que, por 

outro lado, com os empiristas, tal é consideravelmente dificultado e mesmo 

vedado pela proposta de remetimento incondicional à experiência sensível 

(deste lado, deve ser digno de nota a adesão à “tese da tábula rasa”, por 

parte de Locke). Apesar da contraposição, considerando a crítica de Locke 

à teoria cartesiana das “ideias inatas”, a elaboração de sua teoria empirista 

das ideias o constrange, contudo, a lançar mão do expediente da abstração, 

em parte da constituição das ideias complexas, com vistas a restituir o direito 

de cidadania, no campo do entendimento, àqueles conceitos destituídos 

de sua pretensa condição natural, na já mencionada teoria racionalista. 

Assim, em Locke, a tese das “ideias gerais abstratas”, ao conferir cidadania 

no entendimento aos conceitos universais, consequentemente, confere 

sobrevida à metafísica. Desdobrando, de modo mais rigoroso, a teoria 

empirista, Berkeley, em oposição à “doutrina lockeana das ideias abstratas”, 

acusa a impossibilidade psicológica de apreensão de tais supostos concei-

tos. Com efeito, segundo seus próprios termos, a opinião de que o espírito 

pode construir ideias abstratas constitui a origem de erros e dificuldades 

inúmeras em quase todos os domínios do conhecimento. De modo mais 

preciso, a queixa de Berkeley consiste na impossibilidade psicológica de 

compreensão uniforme em um conceito, ou bem, no conceito de algo, de 

todas as múltiplas propriedades particulares, inclusive opostas entre si, 

que o instanciam, mediante uma suposta conformidade ou identidade. Com



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 37 -

efeito, para ele, não há possibilidade psicológica de apreensão conceitual 

sem que seja de um conteúdo particular, satisfazendo, portanto, a exigência 

empirista de remetimento a um conteúdo imagético e, em última análise, 

à uma sensação. Para ele, a fonte de tal equívoco reside na suposição de 

que os termos da linguagem (incluindo-se os termos gerais, predicativos, 

etc.) derivam de ideias, que seriam igualmente gerais. Uma vez rejeitada 

a mencionada teoria das “ideias gerais abstratas”, sua resolução consiste 

em propor que algo dessa natureza só é possível na condição de termos 

verbais. Assim, desalojadas do mundo mental, as pretensas ideias abstratas 

se exilam no domínio da linguagem, sob a forma de termos estritamente 

discursivos, com o que se afirma a filiação deste à teoria nominalista. Com 

mais esta restrição, resta à metafísica, em termos de sobrevida, em Berkeley, 

a condição de pressuposto subjetivo para a possibilidade de existência de 

ideias – e estas, apenas e tão somente particulares. No concernente a tais 

aspectos, desenvolvendo uma versão empirista ainda mais radical, a rejeição 

às supostas ideias abstratas e a consequente adesão ao nominalismo é o 

expediente também seguido por David Hume, em decorrência da aplicação 

de sua famosa “regra do polegar”. E acrescentando, ainda, um ponderado 

ceticismo aos resíduos espiritualistas berkeleyanos, cabe a Hume, portanto, 

decretar o consequente cancelamento da metafísica.

Palavras-chave: Universais; Racionalismo; Empirismo; Metafísica.

REFERÊNCIAS

BERKELEY, G. Tratado sobre os princípios do conhecimento humano. Trad. 

Antônio Sérgio. São Paulo: Abril Cultural, 1973 (col. Os Pensadores).

DESCARTES, R. Meditações sobre filosofia primeira. Tradução e nota prévia: 

Fausto Castilho. Campinas: Edições CEMODECON – IFCH/Unicamp, 1999. 

Edição bilíngüe.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 38 -

HUME, D. Investigação sobre o entendimento humano. Trad. Leonel Vallandro. 

São Paulo: Abril Cultural, 1973 (col. Os Pensadores).

LOCKE, J. Ensaio acerca do entendimento humano. Trad. Anoar Aiex. São 

Paulo: Abril Cultural, 1973 (col. Os Pensadores).

PORFÍRIO. Isagoge: introdução às categorias de Aristóteles. Trad. Pinharanda 

Gomes. Lisboa: Guimarães Editores, 1994.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 39 -

IDENTIDADES RELIGIOSAS DE UMA CIDADE: O 
CONVENTO IPUARANA EM LAGOA SECA

Carlos Gabriel Dias Rodrigues
E-mail: gabrieldiias53@outlook.com

Universidade Estadual da Paraíba

Este trabalho resulta de uma investigação realizada através do Programa 

Institucional de Bolsas de Iniciação Científica (PIBIC), conduzida sob a 

orientação da Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira e financeira-

mente viabilizada pela Fundação de Apoio à Pesquisa do Estado da Paraíba 

(FAPESQ – PB), a qual agradecemos. O propósito da pesquisa consiste na 

análise histórica e filosófica do sentimento religioso que permeia a cidade 

de Lagoa Seca (PB) por meio da presença do Convento Ipuarana, especial-

mente seu impacto na fundação e no desenvolvimento socioeconômico 

da localidade, além de investigar sua relevância na contemporaneidade. 

Utilizando a história oral e a consulta de documentos históricos como refe-

rência, são considerados relatos pessoais, memórias coletivas e narrativas 

enraizadas na cultura local. A pesquisa se deu pela análise de documentos 

históricos encontrados tanto na Prefeitura da cidade de Lagoa Seca, quanto 

no Convento Ipuarana e também no acervo pessoal disponibilizado por 

moradores, bem como a coleta de informações por meio de entrevistas 

com testemunhas oculares. Baseada na ideia de pensadoras como Ângela 

de Castro, que dá voz à história contada pelo povo comum, a pesquisa 

enfatiza a importância de considerar as narrativas populares como fontes 

legítimas de conhecimento histórico. Ao destacar a memória e experiência 

das pessoas comuns, frequentemente marginalizadas nas narrativas histó-

ricas tradicionais, é possível obter uma compreensão mais rica e diversa do 

passado. Inspirados por essa perspectiva, portanto, a investigação deu espe-

cial atenção aos relatos de moradores locais, cujas experiências e memórias 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 40 -

contribuíram significativamente para a reconstituição histórica da cidade 

de Lagoa Seca. Além de se embasar também na leitura e fichamentos do 

referencial teórico, sobretudo o que diz respeito à memória, à identidade 

e à religião, que nos forneceu conceitos e ideias importantes para subsi-

diar a discussão e a escrita da pesquisa. Dessa forma, busca-se evidenciar 

como a instituição religiosa é vista como um símbolo para a cidade desde 

os primórdios de sua construção, e como tal símbolo é fundamental para 

a construção da identidade local até os dias atuais, além de ilustrar como 

o sentimento de comunidade em Lagoa Seca foi fortalecido pelo objetivo 

compartilhado de contribuir para a construção do convento e pelo mútuo 

acolhimento entre a comunidade e a instituição. Assim, a ideia de Agnaldo 

Cuoco Portugal de que Deus pode ser um motor social é particularmente 

relevante. A fé religiosa não apenas une os indivíduos em torno de um 

objetivo comum, mas também mobiliza recursos, inspira ações coletivas e 

fortalece laços sociais. Deste modo, a religião torna-se uma força motriz 

que pode transformar comunidades ao promover o sentimento de perten-

cimento e identidade do lugar. Em Lagoa Seca, essa dinâmica é claramente 

observável na maneira como a construção do convento se tornou um projeto 

comunitário que envolveu a todos, criando um legado duradouro de união e 

identidade coletiva. Tornar possível a reflexão sobre a influência da religião 

na formação de uma cidade, especificamente sobre Lagoa Seca (PB), que 

se deu por meio da fundação do Convento Ipuarana, mas também estabe-

lecer uma investigação inédita e abrangente que mergulhe nos meandros 

dos documentos históricos da cidade que, por sua vez, serão lidos à luz 

da Filosofia da Religião, com o acréscimo de várias categorias não apenas 

desta área da Filosofia, como também da História e da Literatura, em um 

trabalho interdisciplinar que deve contribuir para uma melhor compreensão 

da tríade religião-memória-identidade.

Palavras-chave: Religião; Identidade; Memória.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 41 -

REFERÊNCIAS

GOMES, Ângela Castro (org.). Escrita de si, escrita da história. Rio de Janeiro: 

FGV, 2004.

PECHMAN, Robert Moses. 9 cenas, algumas obs-cenas da rua. Fractal Revista 

de Psicologia, Niterói, v. 21, n. 2, p. 351-368.

PESAVENTO, Sandra Jatahy. Cidades visíveis, cidades sensíveis, cidades 

imaginárias. Revista Brasileira de História, v. 27, n. 53, p. 11–23, 2007

PESAVENTO, Sandra Jatahy. História e sensibilidades. In Revista Tempos 

Acadêmicos nº 3. Santa Catarina: UNESC, 2005. pp. 127-134.

PESAVENTO, Sandra Jatahy; LANGUE, Frédérique. (Orgs.). Sensibilidades 

na história: memórias singulares e identidades sociais. Porto Alegre: Editora 

da UFRGS, 2007. P. 7-21.

PORTUGAL, Agnaldo Cuoco. A Filosofia Analítica da Religião. In Lições de 

filosofia da religião. Disponível em: <https://www.editorafi.org/468religiao>. 

Acesso em: 11 mar. 2024.

ROUSSEAU, J. J.; RESENDE, A. Do contrato social. 1a edição ed. [s.l.] Martin 

Claret, 2013.

UNAMUNO, M. DE. Do sentimento trágico da vida. 1a edição ed. [s.l.] Editora 

Hedra, 2013.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 42 -

ETTY HILLESUM: QUAL FILOSOFIA ENCONTRAMOS 
EM SEUS TESTEMUNHOS?3

Carolina Cavalcanti Bezerra
E-mail: carolina.bezerra@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Etty Hillesum (1914-1943) foi uma jovem judia neerlandesa que legou ao 

mundo reflexões filosóficas e teológicas importantes para a compreensão 

do que foi a Shoá, a devastação causada pelo nazismo na Europa e espe-

cialmente o genocídio do povo judeu. Através de seus diários escritos 

durante os anos de 1941-1943 e publicados a partir dos anos 1980 na 

Europa e mais atualmente em outros países do mundo, inclusive aqui no 

Brasil, Etty narra quase que diariamente fatos que versam sobre a restri-

ção de liberdade, prisões, desaparecimentos e mortes da população judia, 

até o dia em que ela própria foi encaminhada em um vagão para o campo 

de extermínio de Auschwitz. As temáticas apresentadas e refletidas por 

ela em seus relatos fazem parte das análises propostas pela pesquisa de 

doutoramento intitulada A literatura de testemunho e a escrita de si como 

constructos da memória e do malheur weiliano nos diários de Etty Hillesum, que 

toma como eixos norteadores a literatura de testemunho e a escrita de si 

para analisar a partir do conceito de malheur da filósofa francesa Simone 

Weil (1909-1943) os relatos testemunhais de Etty Hillesum. A literatura 

de testemunho caracteriza-se por narrar fatos simbólicos por meio de uma 

linguagem mais poética, e desta forma testemunhal, que agrega as memó-

rias e as narrativas de um indivíduo. Este simbolismo ganha proporções 

3	 Este trabalho é um recorte da pesquisa de Doutorado que se encontra em andamento no pro-

grama de Pós-graduação em Literatura e Interculturalidade - PPGLI da Universidade Estadual 

da Paraíba – UEPB e tem como orientadora a Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira 

(PPGLI e Curso de Filosofia – UEPB).

mailto:carolina.bezerra@servidor.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 43 -

quando o fato literal em si se reduz à importância que o mesmo ganha com 

sua eternização. A história se escreve. E o diário enquanto performance de 

escrita e local do testemunho, nada mais é do que o enfrentamento entre 

o real, o simbólico e o imaginário (Seligmann-Silva, 2010) na construção 

de uma narrativa que se torna memória de algo ou de muitas coisas. Já a 

escrita de si é uma escrita autobiográfica ou autoral que se caracteriza por 

expor a intimidade de seu autor e ser lugar de resistência, onde se escreve 

para viver (Bingemer, 2021). Enquanto gênero autobiográfico ganha des-

taque nos estudos literários, o que é importantíssimo tendo em vista ser 

esta entendida como uma “escrita feminina”, mas mais importante é que “a 

escrita de si e o testemunho assumem uma dimensão pública absolutamente 

necessária para a reconstrução das relações sociais no mundo democrático, 

sob forte ameaça de esquecimento do passado, de esgarçamento de tradição 

e de empobrecimento” (Rago, 2013). Desta forma, como nos diz Foucault 

(2011), a escrita de si abre “espaço para a apropriação do próprio eu, como 

um modo de autoproteção e autonomia” (Foucault, 2011). O conteúdo e 

as reflexões contidas em seus diários, que fortalecem a literatura de teste-

munho como fonte de construção de uma memória (Seligmann-Silva, 1998, 

2010) possibilitam analisar conceitos pertinentes aos estudos filosóficos 

– sofrimento, liberdade, religião, a própria memória – e buscar na escrita 

de si (Foucault, 1992; Rago, 2013) uma filosofia feminina que se estabelece 

a partir de uma literatura feminina ao abordar questões pertinentes ao 

universo feminino. Tais reflexões estão sendo realizadas a partir da leitura 

dos diários e de trabalhos publicados sobre a autora e suas reflexões, além 

daqueles que envolvem nosso escopo teórico filosófico principal, o conceito 

de malheur de Weil. Objetiva-se, dentre algumas questões pertinentes, 

apresentar como a escrita de Etty Hillesum se fortalece no diálogo entre 

os estudos literários e os estudos filosóficos. Desta forma, vislumbra-se 

alguns aspectos que tornam esse estudo pertinente, independente de seu 

viés. Pelos estudos literários, a importância da divulgação dos gêneros que 

abordam a literatura de testemunho como fontes importantes de construção 

da memória. Para a Filosofia, a importância apresenta-se na discussão de 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 44 -

alguns conceitos encontrados nos relatos de Etty e que recorrentemente 

fazem parte de discussões filosóficas e desta forma, por essa aproximação, 

podem vir a caracterizar uma filosofia exclusivamente feminina.

Palavras-chave: Testemunho; Escrita de Si, Malheur; Literatura feminina; 

Filosofia Feminina.

REFERÊNCIAS

BINGEMER, M. C. L. Aula aberta “Mística feminina contemporânea – Etty 

Hillesum e Simone Weil. Disponível em https://www.youtube.com/watch?v=t-

z5XEdSUxu4 Acesso em: 17 set. 2021.

FOUCAULT, M. A escrita de si. In: __________. O que é um autor? Lisboa: 

Passagens, 1992. pp. 129-160.

HILLESUM, E. Uma vida interrompida – Os diários de Etty Hillesum 1941-

43. Tradução de Antônio C. G. Penna. Rio de Janeiro: Editora Record, 1981.

RAGO, M. A aventura de contar-se: feminismo, escrita de si e invenções da 

subjetividade. Campinas: Editora da Unicamp, 2013. Livro eletrônico. 4846 

posições.

SELIGMANN-SILVA, M. Literatura de testemunho: os limites entre a construção 

e a ficção. Letras, Revista do mestrado em Letras da UFSM. Santa Maria, RS, 

UFSM; CAL, n. 16, jan./jul. 1998, p. 9-37. Disponível em: https://periodicos.

ufsm.br/letras/article/view/11482 Acesso em: 13 mai. 2022.

__________. O local do testemunho. Tempo & Argumento, Revista do Programa 

de Pós-graduação em História, Florianópolis, v.2, n.1, p. 3-20, jan/jun., 2010. 

Disponível em: https://www.revistas.udesc.br/index.php/tempo/article/

view/1894 Acesso em: 27 abr. 2022.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 45 -

UM POUCO DE FILOSOFIA AFRICANA: 
CONTRIBUIÇÕES DA MÍTICA AFRO - BRASILEIRA COM 
AS ORIXÁS IEMANJÁ E NANÃ

Cristiane Agnes Stolet Correia
E-mail: cristianeagnes@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Stella Samires da Silva Albuquerque
E-mail: stella.albuquerque@aluno.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

A presente comunicação está vinculada ao Projeto de Pesquisa Científica 

Arquétipos de Orixás em contribuição para a Filosofia da Educação: Exu, as 

Yabás e os Anciãos, que tem como subprojeto de Iniciação Científica As Orixás 

Oxum, Yemanjá e Ewá – Da Cultura Afro – Brasileira à Filosofia da Educação. 

A proposta Um pouco de Filosofia Africana: contribuições da mítica afro-bra-

sileira com as orixás Iemanjá e Nanã enfoca o segundo termo enumerado do 

projeto: as yabás, de modo mais específico, Iemanjá e Nanã. Considera-se 

pertinente contribuir com alguns esclarecimentos relacionados às duas 

orixás femininas, com o objetivo de desconstruir alguns padrões precon-

ceituosos oriundos de desconhecimento. Recordando que as tradições 

afro-brasileiras foram renegadas (e/ou silenciadas) por longo tempo na 

história do pensamento acadêmico, defende-se a necessidade persistente 

que tais tradições sejam cada vez mais revisitadas e repensadas. Tem-se 

como metodologia uma revisão bibliográfica que reúne contribuições de 

diferentes áreas do pensamento. O conceito de mito será apresentado a 

partir das contribuições de Eliade (2004). Em seguida, a noção de arquétipo 

de Carl Jung (2000) para então revisitar dois arquétipos selecionados: 

Iemanjá e Nanã. A partir de algumas características presentes na arquetí-

pica das duas orixás, é possível desdobrar algumas considerações para se 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 46 -

repensar construções sociais do feminino. Iemanjá é associada à Grande 

Mãe; Nanã, à avó, à anciã detentora da Sabedoria, também a que conhece o 

segredo do barro que forma o ser humano. Considerando que as religiões 

afro-brasileiras no Brasil materializam uma forma de resistência diante das 

diversas opressões impostas no decorrer da história brasileira, iniciadas 

pelos colonizadores europeus, revisitar os mitos oriundos da tradição afri-

cana (mantidos vivos especialmente pela transmissão oral entre gerações) 

permite uma conexão mais direta com uma das raízes ancestrais do povo 

brasileiro e revigora o sentido do conhecido provérbio africano “Quando não 

souber para onde ir, olhe para trás e saiba pelo menos de onde vem”. É nesta 

direção que a pesquisa proposta se coloca e propõe desdobrar um pouco 

possíveis simbologias a partir de famosos itans das yabás Iemanjá e Nanã. 

“É na linguagem mitológica [...] que se realiza a concepção de transmissão 

de conhecimento necessária para se compreender os modos de ver e ser 

no mundo das práticas religiosas de matriz africana” (OLIVEIRA, 2023, p. 

25). Tal perspectiva se alinha ao conceito de inconsciência coletiva de Carl 

Jung. Afinal, mudam-se as culturas, as formas, mas todas apontam para um 

mesmo arcabouço. “[N]o concernente aos conteúdos do inconsciente cole-

tivo, estamos tratando de tipos arcaicos - ou melhor - primordiais, isto é, de 

imagens universais que existiram desde os tempos mais remotos” (JUNG, 

2000, p.16). Percebendo-se que há uma tendência cultural em se aniquilar a 

potência dos mitos ao se limitar sua compreensão a uma explicação causal, 

por exemplo, ou ao igualá-los a uma só interpretação, a uma única faceta, 

propõe-se aqui resgatar uma abordagem trina do arquétipo maternal - 

já que as yabás são orixás de arquétipos femininos e o termo “yabá” em 

yorubá significa “mãe rainha”- (LIMA PAVEI; GERALDES JUNIOR, 2020), 

de modo a expandir a compreensão do ser mulher na contemporaneidade. 

Jung (2000, p. 93) sinaliza que são “três aspectos essenciais da mãe, isto 

é, sua bondade nutritiva e dispensadora de cuidados, sua emocionalidade 

orgiástica e a sua obscuridade subterrânea”, mais especificamente três 

aspectos: a bondade, a paixão e a escuridão. A partir da análise de alguns 

itans das yabás Iemanjá e Nanã, notou-se como o feminino dentro das 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 47 -

religiões de matriz africana possui diversas facetas, uma complementando 

a outra, de modo a movimentar uma possível integração no processo de 

construção do ser mulher. Foi possível observar como Iemanjá não só é a 

grande mãe, como normalmente conhecida, mas também a esposa que se 

empodera e não permite nenhum tipo de submissão. Por outro lado, Nanã, 

a sábia que detém o material que molda o ser humano (o barro), também 

pode se apresentar como uma mulher profundamente apaixonada (como 

se pode observar em vários itans em que ela tenta de tudo para conquistar 

Oxalá) (OLIVEIRA, 2023). Ambas as orixás ainda se conectam ao sombrio, 

portanto, à escuridão apontada por Jung, onde o vazio do preto comporta 

todas as possibilidades. Assim, percebe-se como a filosofia africana pode 

contribuir para a prática de um feminismo decolonial, em que as mulheres 

se libertem de padrões impostos pela sociedade, não se prendam a rótulos/ 

títulos dados, auxiliando para que elas possam verdadeiramente exercer 

sua autonomia e liberdade. Nesse sentido, Um pouco de Filosofia Africana: 

contribuições da mítica afro-brasileira com as orixás Iemanjá e Nanã contribui 

para a valorização e o conhecimento da Filosofia Africana no Brasil, não 

só para iniciar o “pagamento” de uma dívida histórica, imprescindível, mas 

especialmente para fazer jus à própria formação diversa do povo brasi-

leiro. A presente pesquisa se insere nesse movimento, na interseção com 

demandas do movimento feminista. Registra-se o agradecimento à FAPESQ 

- Fundação de Apoio à Pesquisa do Estado da Paraíba, que ao conceder 

bolsa de iniciação científica para o projeto mencionado, viabilizou/ viabiliza 

a realização da presente pesquisa.

Palavras-chave: Filosofia Africana; Mito; Arquétipos; Yabás.

REFERÊNCIAS

ELIADE, M. Mito e realidade. São Paulo: Perspectiva, 2004.

JUNG, CG. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2000.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 48 -

LIMA PAVEI, M. A.; GERALDES JUNIOR, G. A. AS YABÁS E SEUS ARQUÉTIPOS: 

AS CARACTERÍSTICAS ARQUETÍPICAS E SUAS RESSONÂNCIAS NOS 

ORIXÁS FEMININOS DA UMBANDA. Revista Vincci - Periódico Científico do 

UniSATC, [S. l.], v. 5, n. 2, p. 59–81, 2020. Disponível em: https://revistavincci.

satc.edu.br/index.php/Revista-Vincci/article/view/224. Acesso em: 5 abril 2024.

OLIVEIRA, A. As iyabás no Candomblé: as mulheres de terreiro e uma des-

crição dos itans das orixás, 2023.

VIZZOTTO, Rosilene. O desafio do ensino de filosofia com os jovens do ensino 

médio. REFilo – Revista Digital de Ensino de Filosofia | periodicos.ufsm.br/

refilo | vol.5 n.2 – jan./jul. 2019. Acesso em 23 de julho de 2024 às 18h: https://

periodicos.ufsm.br/refilo/article/view/35783.

https://periodicos.ufsm.br/refilo/article/view/35783
https://periodicos.ufsm.br/refilo/article/view/35783


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 49 -

TEMPORALIDADES CÍCLICAS E A FORÇA DA 
“PALAVRA ATUANTE” NA OBRA POÉTICA DE 
CONCEIÇÃO EVARISTO4

Daniel Rodas Ramalho
E-mail: drodas917@gmail.com, PPGLI-UEPB/CAPES

Inserindo-se em um contexto de amplo reconhecimento e valorização da 

escrita de autoria negra, em especial a feminina – decorrente de déca-

das de esforços por visibilidade no meio literário, esforços esses não raro 

encabeçados pela própria autora –, a obra literária de Conceição Evaristo 

vem sendo objeto de diversos estudos interpretativos por parte da crí-

tica, os quais enfocam as múltiplas facetas do projeto estético-político da 

autora e refletem sua relevância no atual cenário da literatura brasileira 

contemporânea. Nesse sentido, entretanto, ainda que a poética da autora 

– concentrada, até o momento, na obra Poemas da recordação e outros movi-

mentos (2017) – tenha sido também alvo de estudos detalhados, os mesmos 

são menos numerosos se comparados com os dirigidos à sua produção em 

prosa; situação à qual se soma uma verificada limitação de perspectiva, que 

consiste em uma leitura da obra de Evaristo que, por vezes, desconsidera 

certo aspecto central de sua poética, vinculado diretamente à reivindicação 

estético-política a qual se propõe: a presença de concepções epistemoló-

gicas de origem africana, ou ainda de um “saber ancestral”, como parte de 

um resgate da memória cultural negra e da consequente ruptura com uma 

perspectiva eurocêntrica. Sendo assim, partindo da verificada presença 

4	 Esta pesquisa foi financiada pela CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior), na vigência da Cota 2023-2025, pelo Programa de Pós-Graduação em Literatura e 

Interculturalidade da Universidade Estadual da Paraíba (PPGLI – UEPB) e tem como orientadora 

a Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira (PPGLI e Curso de Filosofia – UEPB).

mailto:drodas917@gmail.com


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 50 -

desse saber ancestral na poética de Conceição Evaristo – especificamente, 

os conceitos de “temporalidade cíclica” e “palavra atuante” das filosofias 

africanas, conforme Lopes e Simas (2021) –, o presente estudo, desdobrado 

de uma pesquisa de mestrado que tem como corpus parcial a obra poética 

da autora, visa identificar e analisar a presença desses conceitos de origem 

africana em alguns poemas da coletânea Poemas da recordação e outros movi-

mentos (2017), evidenciando a relação que esses conceitos estabelecem 

com o projeto estético-político da autora, em consonância com o resgate da 

sabedoria negra ancestral através da escrita de autora feminina. Tendo em 

vista tal objetivo, adotou-se como percurso metodológico a leitura analíti-

co-interpretativa do corpus literário, constituído por dois poemas extraídos 

da obra Poemas da recordação e outros movimentos (2017), de Conceição 

Evaristo, identificando nos referidos poemas a presença das categorias 

de “tempo cíclico” e “palavra atuante” – derivadas das reflexões de Lopes e 

Simas (2021) e Eliade (1998) –, em consonância com o substrato cultural e 

o aspecto político identificável na obra poética da autora. O corpus, o tema, 

a metodologia e os resultados obtidos neste estudo são um desdobramento 

da pesquisa de mestrado do autor – Ramalho (2024) –, atualmente em fase 

de conclusão. Com relação aos resultados, a pesquisa chegou aos mesmos 

optando por empregar os conceitos referidos – “tempo cíclico” e “palavra 

atuante” – como categorias analíticas para a análise dos poemas de Evaristo 

(2017). O conceito tradicional de “tempo” nas filosofias tradicionais afri-

canas – entendidas aqui em seu “conjunto” generalizado, ainda que não 

se desconsidere as múltiplas especificidades culturais – costuma girar 

em torno de uma certa noção de natureza cíclica, na qual as categorias de 

“passado”, “presente” e “futuro” fazem parte de um mesmo movimento de 

constante fluidez, em contraposição a concepções estruturalmente lineares. 

Conforme apontam Lopes e Simas (2021), a noção de temporalidade das 

culturas tradicionais africanas se baseia em uma concepção de “retorno” 

ou de “simultaneidade” cósmica, em que os fatos passados não apenas con-

tinuam a reverberar no presente e no futuro, mas se constituem enquanto 

partes intrínsecas de uma mesma dimensão temporal. Com isso, passado, 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 51 -

presente e futuro não existiriam enquanto categorias distintas, mas seriam 

uma mesma temporalidade, um mesmo “jogo” de ações onde os atos pre-

sentes e passados se interligam, assim como as consequências futuras. No 

que diz respeito à linguagem, essa concepção fluída e entrelaçada do tempo 

influencia um outro conceito central na cosmovisão tradicional africana: a 

“palavra atuante”. Para Lopes e Simas (2021, p. 43-44), nessas culturas “a 

palavra é a força; e o Verbo é a expressão por excelência da força do ser em 

plenitude. [...] Ele tem, de poder criador, a função de preservar, destruir e 

recriar o mundo.”. Considerando o aspecto “potente” da palavra atuante, 

inclusive o de “preservar, destruir e recriar”, percebe-se que tais culturas 

reverenciam a linguagem também em um sentido de ação presente, ação 

essa que, tendo em vista a noção não-linear de tempo fluído, atua também 

no passado, e reverbera no futuro. Com isso, a palavra que “atua” resgata 

a “força ancestral”, o poder do Verbo enquanto “sopro animado”, em um 

sentido semelhante ao que Eliade (1998) chama de “prestígio mítico das 

origens”, no qual a linguagem, nas culturas tradicionais, adquire o “poder” de 

reviver o passado para “curar” – literal ou metaforicamente – as feridas do 

presente, visto que essas categorias, conforme Lopes e Simas (2021), são 

entrelaçadas. No contexto da obra poética da autora, fortemente ancorada, 

conforme a própria Evaristo (2020), na ancestralidade feminina, as ideias 

de “tempo cíclico” e de “palavra atuante” se coadunam enquanto elementos 

essenciais de sua “escrevivência”, visto que remetem à potência feminina 

ancestral que, a partir de um movimento verbal do presente – a “escrita” – 

retoma e reverbera a imagem mítica ancestral da Grande Mãe Negra, do 

feminino negro ancestral, enquanto força capaz de modificar, “destruir” 

e “recriar” o mundo, pela potência da palavra e da “tomada de voz”, em 

seu sentido “atuante”. Com isso, conforme exemplificado nas análises dos 

poemas “Eu-mulher” e “Vozes-mulheres”, o “tempo cíclico” e a “palavra 

atuante” das filosofias africanas adquirem, na obra da autora, uma signifi-

cação abertamente política, de resgate da “potência ancestral” da mulher 

negra, capaz de ser a “força-motriz”, o “moto-contínuo” que retroalimenta 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 52 -

ciclicamente a resistência do presente, recolhendo as “vozes-mães” do 

passado e reverberando nas lutas do futuro.

Palavras-chave: Filosofias africanas; Conceição Evaristo; Ancestralidade; 

Tempo cíclico; Palavra atuante.

REFERÊNCIAS

ELIADE, M. Mito e realidade. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 1998.

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Rio de 

Janeiro: Malê, 2017.

LOPES, Nei; SIMAS, Luiz Antônio. Filosofias africanas: uma introdução. 5. ed. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2021.

RAMALHO, Daniel Rodas. A Deusa no ventre das palavras: ressignificações 

do sagrado pela ótica do feminino em Conceição Evaristo e Adriane Garcia. 

Dissertação [Mestrado / em andamento]. PPGLI-UEPB, 2024.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 53 -

O PERSPECTIVISMO NIETZSCHIANO E O ASPECTO 
CRÍTICO DO BRICOLEUR SEGUNDO KINCHELOE

Elly-Berto Amancio Correia Nunes
E-mail: betonuneskubrick@gmail.com, UFCG

Nossa proposta neste artigo é através de uma revisão bibliográfica cotejar 

o conceito de perspectivismo à luz da obra de Nietzsche: A Gaia Ciência e 

o conceito de bricoleur segundo a perspectiva de Kincheloe em sua obra: 

Pesquisa em educação: conceituando a bricolagem. Deste modo, através de 

uma análise sobre os fundamentos de cada conceito, apontar as possíveis 

relações entre eles. Porém, é preciso destacar que neste artigo trataremos 

de um aspecto específico do perfil de bricoleur traçado por Kincheloe em 

sua obra, isto é, o aspecto crítico hermenêutico do bricoleur. Ao longo deste 

artigo serão abordadas questões como o lugar de observação de cada indi-

víduo no mundo, assim como a influência do meio na formação de opiniões 

sobre os acontecimentos recentes, como as guerras envolvendo Ucrânia e 

Rússia e os conflitos entre Israel e Palestina. Na conclusão deste artigo fica 

uma indagação sobre como é possível que diante de tantas perspectivas 

se atribua a alguma delas o status de verdade. É muito comum o uso de 

expressões como: é meu ponto de vista em relação de… ou mesmo, visto 

por este lado tal resultado aponta para… no entanto, o uso destas frases em 

nada reforçam as ideias de que em cada situação, deve-se levar em conta os 

vários lados de uma história, ou mesmo deve-se dar voz a todos os envolvi-

dos nela. Porém, o que prevalece geralmente é uma versão dos fatos, e que 

quase sempre é privilegiada a do envolvido que melhor argumenta ou ainda 

o que detém de algum modo “poderes” de decisão sobre o que é certo ou 

errado. Não há, portanto, uma relação necessária entre a história narrada 

e o fato ocorrido. O que acessamos por meio dos discursos são pontos de 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 54 -

vista, visões de mundo quase sempre hegemônicas, isto é, as vozes dos mais 

fortes, seja por poder aquisitivo, familiar, político ou religioso. Há sempre 

uma relação hierarquizada que privilegia sempre os discursos proferidos 

pelos que geralmente ocupam o topo dessa pirâmide. É bem verdade que 

para o senso comum o apelo do mais fraco por meio da vitimização torna-se 

incômodo para a maioria dos que se propõem a refletir sobre as “injustiças” 

praticadas contra um grupo ou outro, todavia, não se trata de apontar erros 

ou acertos, mas de destacar que para toda situação narrada deve-se levar 

em conta todos os aspectos envolvidos desde: quem conta, quando conta, 

donde conta e como conta. Deve-se considerar, portanto, que toda história 

possui um pano de fundo, um viés, e que por isso os fatos narrados sofrem 

influências direta ou indiretamente que podem acarretar em distorções 

que, por exemplo, coloquem vítimas como algozes ou vice-versa. Destaco, 

por exemplo, as diversas distorções em torno da exploração portuguesa 

em território brasileiro no que diz respeito à tentativa de escravizar e cate-

quizar os nativos desta região. Lembro-me que na educação histórica que 

recebi em meados dos anos de 1990, a figura do indígena estava associada à 

preguiça e a hostilidade, enquanto os colonizadores e catequizadores eram 

retratados como pessoas civilizadas com intenções de salvar os indígenas de 

sua suposta selvageria e ignorância. Esse é apenas um exemplo absurdo de 

uma história contada por um viés que desloca descaradamente as posições 

entre os envolvidos para gerar uma cultura de difamação de um determinado 

grupo. Para Kincheloe, cabe ao bricoleur realizar sua pesquisa em diálogo 

aberto com todas as realidades possíveis, levando em conta todas as variá-

veis envolvidas. Tomando como exemplo a narrativa que ilustrei acima, um 

bricoleur jamais chegaria a um resultado tal como mostrado, logo, os riscos 

de se cometer injustiças por meio de narrativas tendenciosas tornam-se 

menores ou quase nulos, visto que não se apontaria uma visão unilateral, 

mas uma reflexão sobre todos os ângulos possíveis. Esse tipo de aborda-

gem se assemelha e muito ao perspectivismo. É preciso primeiramente 

desconsiderar todas as visões de mundo que se baseiam em indivíduos, 

em outras palavras, é preciso que se considere que não existem seres tais 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 55 -

como mônadas e que todos que compõem o espaço/tempo em questão, 

estão de certa forma interligados coercitivamente. Segundo Nietzsche 

devemos nos desapegar da ideia de que a nossa visão de mundo é a única 

possível, muito embora, intuitivamente o nosso “espírito” compreenda o 

mundo através de visões limitadas, isto é, percebemos o mundo apenas de 

forma parcial e por isso se torna contraintuitivo especular outras visões 

que não as nossas. Isso se dá por intermédio da cultura do individualismo, 

por isso para que se possa educar nossa percepção é preciso primeira-

mente vencer a barreira do pensamento individual. Tendo como pano de 

fundo o aspecto Crítico da bricolagem exposto por Kincheloe em sua obra: 

Pesquisa em Educação: conceituando a bricolagem de 2007 e alguns aspectos 

do conceito de Perspectivismo desenvolvido por Nietzsche em sua obra: Die 

fröhliche Wissenschaft La gaya scienza (1882-1887), mais precisamente em 

seu aforismo 374. Nosso novo infinito. Desenvolveremos nossa discussão 

com o objetivo de, se possível, apontar o maior número de congruências 

entre os pensamentos destes dois autores a fim de contribuir de alguma 

forma com o desenvolvimento das bases epistemológicas deste “novo” 

fazer científico: a bricolagem.

Palavras-chave: Análise; Aspecto; Bricoleur; Conceito; Educação.

REFERÊNCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Tradução: Alfredo Bosi, Ivone 

Castilho Benedetti. 5. ed. São Paulo - SP: Martins Fontes, 2007.

CHALMERS, Alan. F. O que é ciência afinal?. Tradução: Raul Filker. Brasil: 

Brasiliense, 1993.

HUME, David. Investigações sobre o entendimento humano e sobre os prin-

cípios da moral. Tradução: José Oscar de Almeida Marques. São Paulo - SP: 

Unesp, 2004.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 56 -

KINCHELOE, Joe L.; BERRY, Kathleen S. Pesquisa em educação: conceituando 

a bricolagem. Tradução: Roberto Cataldo Costa. Porto Alegre - RS: Artmed, 

2007.

NEIRA, Marcos Garcia; LIPPI, Bruno Gonçalves. Tecendo a Colcha de Retalhos: a 

bricolagem como alternativa para a pesquisa educacional. Educação e Realidade, 

Porto Alegre - RS, v. 37, ed. 2, p. 607-625, 2012.

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. A Gaia Ciência. Tradução: Paulo Cézar De 

Souza. São Paulo - SP: Companhia das Letras, 2012.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 57 -

ARTE E LINGUAGEM: A MÚSICA É UMA SIMPLES 
METÁFORA OU UMA FORMA ALTERNATIVA DE FALAR?

Euclides Barbosa Ramos de Souza
E-mail: kidinho_dc@hotmail.com
Universidade de Federal da Paraíba

Esta pesquisa tem como objetivo investigar em que medida a compreensão 

dos fundamentos conceituais da arte, especialmente da música, contribui 

para o discernimento mais completo de uma teoria da origem e uso da 

linguagem formal ou cotidiana. Principalmente baseando-nos na faceta da 

comunicação humana ordinária, defende-se que a conversação e a música 

pura (KIVY, 1990, p. ix, isto é, não acompanhada por palavras) possuem 

uma razão comum de ser, que é a de informar ideias, sendo a primeira 

usada para conceitos mais específicos, também chamados de conceitos 

tardios, como “casa”, “sapato”, “Física”, “amor”, enquanto a segunda é usada 

para conceitos mais gerais, também chamados de conceitos paradigmáticos, 

como “espaço”, “tempo”, “felicidade”, “raiva”, “movimento”. A principal dife-

rença entre a linguagem tradicional e a linguagem musical estaria na falta 

e na presença, respectivamente, de uma experiência estética. Na primeira, 

nosso objetivo é comunicar o máximo de informação possível no menor 

intervalo de tempo. Já na segunda, a necessidade de eficiência é posta de 

lado em prol de um embelezamento da comunicação por meio de instru-

mentos musicais e técnicas vocais (vocalizações sem letra) cujos efeitos 

sonoros podem se estender indefinidamente no tempo ao bel prazer do 

compositor, baseado no seu objetivo de causar, não apenas em si mesmo, 

mas no seu ouvinte (interlocutor) em geral, uma experiência estética, o 

sentir dos conceitos paradigmáticos que se pretende comunicar. A música, 

portanto, teria sido inventada para expressar majestosamente os conceitos 

mais primitivos e inatos da existência racional e irracional humana, os quais 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 58 -

encontram dificuldades em serem expressos por palavras convencionais, 

uma vez que tais conceitos precedem a linguagem. Dessa maneira, seria 

muito difícil tentar dizer “computador” em cinco minutos de instrumenta-

lizações, embora fosse teoricamente possível, uma vez que a música é, de 

fato, apenas um modo distinto de falar. Entretanto, falar do mundo tardio à 

linguagem não é seu objetivo. Não é só sobre comunicar para ser proposicio-

nalmente compreendido, mas fazer sentir, de um modo extraordinário, mais 

forte e visceral que meras palavras. A música é, assim, a melhor forma de 

expressar o mundo pré-linguístico das sensações, sentimentos, habilidades 

e noções inerentes à existência humana. Não à toa, diversas metáforas são 

utilizadas para explicar e descrever o que um compositor tentou dizer com 

determinada peça musical, tais como “tristeza”, “melancolia”, “tranquilidade”, 

“vazio”, “caos”, “nostalgia”, “engraçado”, “asqueroso”, “medo” etc. Nota-se a 

generalidade e o caráter primitivo, fundamental, comum e inato a todos nós, 

na percepção de cada um desses conceitos. Questiona-se, também, sobre 

a ontologia da música e seu propósito social. A música é a obra escrita sob 

uma determinada notação prevista por uma teoria musical ou a execução 

acústica dela? Se for a execução, qual delas? Seria o conjunto de todas elas 

ou a considerada, por alguém ou um grupo, a melhor das performances? O 

silêncio absoluto, o som de máquinas trabalhando ou animais, conta como 

música? Defende-se que a música, tal como a linguagem, se trata de um fato 

institucional (SEARLE, 1969, p. 50), isto é, um fenômeno intrinsicamente 

simbólico, de natureza humana, com o fim de suprir necessidades huma-

nas. Em relação às demais perguntas ontológicas expostas acima, caberia 

à arbitrariedade decidir, uma vez que a determinação do que seja a música 

dependeria de interesses particulares de cada um (comerciais, por exemplo, 

quando alguém diz que “o verdadeiro show deste compositor ocorrerá no 

meu teatro” etc.). Deryck Cooke, em seu The Language Of Music (1959), 

propôs um dicionário musical, por meio do qual compositores poderiam 

expressar determinados conceitos, conscientemente, tal como fazemos ao 

usar palavras de um idioma. Apesar das polêmicas envolvidas no que diz 

respeito à generalidade e unanimidade da semântica proposta, uma vez 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 59 -

que nem todos afirmavam compreender o que supostamente dizia uma 

determinada escala musical, tal impasse era previsto, na medida em que as 

pessoas também se submetem a mal-entendidos na linguagem ordinária, 

seja por razões culturais, geográficas, religiosas, temporais, técnicas, físicas 

ou psicológicas. Por último, a fim de demonstrar uma maior clareza sobre 

expressividade musical por meio de uma Estética Analítica da música, já 

que autores como Platão, Arthur Schopenhauer, Arthur Danto e Eduard 

Hanslick sempre trataram esse tema com poesia e metafísica em demasia, 

esta pesquisa também questiona os fundamentos da teoria musical acerca 

de como a pretensa notação matemática e conceitos físicos por trás dela 

não representam suficientemente bem o fenômeno estético da música, 

quando comparados aos fundamentos de uma teoria geral dos atos de 

discurso. As conclusões dessa pesquisa foram obtidas por meio de uma 

revisão bibliográfica crítica, levando em consideração apenas conceitos 

a priori, como prevê o método tradicional de investigação filosófica, tanto 

em fontes sobre filosofia da linguagem como filosofia da arte, assim como 

em fontes que versam sobre a ciência por trás do fenômeno acústico da 

música e da teoria musical. Foi possível apresentar boas evidências de uma 

maior semelhança entre a música e as línguas naturais, mais do que com 

uma ciência exata, uma vez que alguns impasses matemáticos e físicos não 

atingem o nível de rigor pretendido numa notação musical, no fim, apelando 

para a noções, comportamentos e usos da linguagem natural. Conclui-se que 

metáforas, no entanto, não estão aqui para provar que a música é apenas 

uma imitação das ações e da linguagem humanas, mas uma manifestação 

da vontade natural humana de se expressar, independentemente da forma 

como o fazem. É claro que poderíamos começar a fazer o oposto e falar 

sobre línguas naturais em termos de conceitos e símbolos de teoria musical, 

embora isso não fosse necessariamente útil. A música e a linguagem são, 

de fato, instâncias de um mesmo propósito e tendência inerente à inten-

cionalidade da mente humana. A música é um meio totalmente legítimo de 

expressar ideias, mas de uma forma “mais bonita”, por assim dizer. É capaz 

de dizer menos conceitos, talvez dois ou três durante uma música inteira 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 60 -

de cinco a dez minutos, mas de uma forma muito excêntrica, nova, viciante, 

brilhante, contagiante, heroica, depressiva, triste, composta, majestosa, ou 

seja, qualquer que seja a metáfora que se queira usar.

Palavras-chave: Comunicação, Teoria, Expressividade, Estética, Exatidão.

REFERÊNCIAS

BLATTER, A. Revisiting Music Theory: A guide to the practice. Routledge 

Taylor & Francis Group 270 Madison Avenue, New York, NY 10016, 2007.

COOKE, D. (1959) The Language of Music. Ed. Oxford University Press, New 

York, 2001.

DENORA, T. Music Sociology: getting the music into action. B. J. Music Ed. 

2003 20:2, 165–177. Cambridge University Press, 2003. DOI: 10.1017/

S0265051703005369.

KIVY, P. Music Alone: Philosophical Reflections on the Purely Musical 

Experience. Ed. Cornell University Press, 1990.

KRIPKE, S. Naming And Necessity. Harvard University Press; Second Printing 

edition, 1980.

SEARLE, J. R. Speech Acts. Ed. Cambridge University Press, New York, 1969.

SHEA, B. Karl Popper: Philosophy of Science. Internet Encyclopedia of 

Philosophy. Available in: https://iep.utm.edu/pop-sci/#:~:text=Popper’s%20

falsificationist%20methodology%20holds%20that,might%20reveal%20to%20

be%20false.

VANDERVEKEN, D. Meaning And Speech Acts: Volume I. Cambridge 

University Press, New York, 1990.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 61 -

VARELA, F.; THOMPSON, E.; ROSCH, E. The embodied mind: Cognitive 

science and human experience. MIT Press. p. 9. ISBN 978-0262261234, 1992.

WILKERSON, D. S. Harmony Explained: Progress Towards A Scientific Theory 

of Music, 2012. Available in: https://arxiv.org/html/1202.4212v2/#sec_2_4_0.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 62 -

SOBRE A RACIONALIDADE DAS EMOÇÕES

Eugênia Ribeiro Teles
E-mail: eugeniateles@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Comumente, encontra-se menções às emoções como contrárias à razão, 

como se as emoções fossem completamente destituídas de qualquer racio-

nalidade. Isso não é algo recente. Pode-se dizer que o antagonismo entre 

emoção e razão remonta aos primórdios da instauração do logos enquanto 

princípio ordenador do mundo. A ordenação e a inteligibilidade, postas 

através desse princípio, possibilitam a compreensão e apreensão da rea-

lidade, bem como a sua expressão através da linguagem. Por outro lado, 

tradicionalmente, as emoções são vistas como desconcertantes, como 

subversiva da ordem das coisas, mostrando-se instáveis quando tentamos 

compreendê-las, e muitas vezes, inefáveis. Ora, se a razão opera através de 

razões e justificações, as emoções, aparentemente, não evocariam nenhuma 

razão de ser; elas apenas são. Por isso, ainda que sentidos negativos e anta-

gônicos tenham sido atribuídos às emoções, é inegável que grande parte 

das nossas experiências no mundo se dá por meio delas. Não obstante a 

supremacia da razão ao longo do desenvolvimento da filosofia ocidental, 

existem filósofos, como David Hume, que defendem a primazia das emoções 

(paixões) no âmbito da moralidade. Nesse viés, desde o final do século pas-

sado, as emoções angariam um lugar de destaque na filosofia e muitos são 

aqueles que se debruçam no campo de estudo da Filosofia das Emoções. No 

desenvolvimento dessa área de estudos, muitas teorias sobre as emoções 

foram e continuam sendo formuladas e reformuladas a exemplo das teorias 

que definem as emoções em termos de sensações (Prinz, 2004), as Teorias 

avaliativas (Solomon, 1976; 2008), as Teorias perceptuais (Tappolet, 2016) 

e as Teorias atitudinais (Deonna; Teroni, 2012), entre outras. Dessa forma, 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 63 -

todas essas teorias tentam responder à questão fundamental sobre o que é 

uma emoção. As repostas não são triviais, nem consensuais, mas a maioria 

dessas teorias compartilha alguns elementos em comum, dentre os quais 

destacam-se as considerações sobre a racionalidade e irracionalidade das 

emoções. Isso posto, o objetivo desse trabalho é discutir a possibilidade de 

que, mesmo que as emoções tenham sido vistas como desarrazoadas, elas 

podem apresentar uma racionalidade baseada em critérios como justifi-

cação e correção. Isso significa dizer que as emoções podem ser racionais 

à medida em que elas são justificadas e corretas. Na perspectiva da teoria 

das emoções como percepções de valores, de Christine Tappolet (2016), 

por exemplo, as emoções são, essencialmente, experiências perceptuais das 

propriedades avaliativas dos objetos. Assim, o medo que uma pessoa sente 

ao avistar um cachorro bravo é a experiência perceptual de que o cachorro 

é valente e pode atacar. O medo, como as emoções em geral, possui uma 

intensidade (pode ser brando ou forte), uma durabilidade (alguns segundos, 

horas ou a vida toda), um objeto intencional (o cachorro) e uma direção de 

ajuste que vai da mente da pessoa que sente o medo para o mundo (a per-

cepção do cachorro valente). A emoção é sempre em relação a um objeto 

intencional (alguém, alguma coisa, uma lembrança etc.). Sendo assim, a 

emoção sentida pode ser racional ou não. Essa avaliação se dá através da 

relação sentimento/objeto intencional. Em algumas teorias, as emoções 

apresentam condições de correção e de justificação, como no caso da teo-

ria perceptual. A noção de correção das emoções defendida nessa teoria, 

significa que as emoções apropriadas são aquelas consideradas corretas do 

ponto de vista epistêmico. Ou seja, uma emoção é considerada correta se, 

e somente se, adequar-se aos fatos, se a emoção representa o objeto como 

ele é em termos avaliativos. Imagine que o cachorro do exemplo supraci-

tado é dócil e não oferece perigo algum. Obviamente, o tutor do cachorro 

não tem medo dele, pois sabe da sua docilidade, mas uma pessoa que não 

o conheça e o vê partir em sua direção latindo, pode entrar em pânico por 

achar que está sendo atacada por ele. O medo sentido pela pessoa não é 

correto porque, de fato, o cachorro não é perigoso. Mas, se o cachorro fosse 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 64 -

realmente perigoso, o medo seria correto, seria apropriado. Para além do 

padrão de correção, existe o padrão de justificação. Uma emoção é justifi-

cada ou injustificada conforme as razões que a pessoa tem para senti-la. Se 

a pessoa que sentiu o medo do cachorro dócil já tivesse sido mordida por 

um cachorro teria uma razão suficiente para sentir medo quando visse o 

cachorro latindo em sua direção. Ou seja, o medo seria evocado pela visão 

do cachorro associada à experiência anterior e, nessa perspectiva, o medo 

seria justificado, apesar de não ser correto. Se o medo sentido pela pessoa 

apresentar ambos os padrões (justificação e correção), ele é considerado 

racional. Entretanto, quando uma emoção não apresenta nenhum desses 

padrões, ela é considerada irracional. Um exemplo disso seriam as fobias. 

Se sentimos um medo sem justificação, a exemplo do medo de sair de casa 

sem que haja razão para tal, nem um objeto intencional real que evoca esse 

medo (correção), essa emoção (medo) é considerada irracional. Portanto, 

assumindo que as razões podem ser evocadas e serem utilizadas para 

avaliar a relação emoção/objeto intencional, então, pode-se concluir que 

as emoções são racionais se, e somente se, as razões suportam e justificam 

a emoção em relação ao objeto intencional. Por outro lado, se as razões 

falharem no suporte e justificação, então a emoção é irracional.

Palavras-chave: Racionalidade; Filosofia das Emoções; Justificação; 

Correção.

REFERÊNCIAS

DEONNA, Julien A.; Teroni, Fabrice. The Emotions: A Philosophical 

Introduction, London: Routledge, 2012.

PRINZ, Jesse. Gut Reactions: a Perceptual Theory of Emotion, Oxford: Oxford 

University Press, 2004.

SOLOMON, Robert C. The Passions, Garden City, New York: Doubleday 

Anchor, 1976.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 65 -

SOLOMON, Robert C. (ed.) The Philosophy of Emotions, in Lewis, Haviland-

Jones, & Barrett 2008: 3–16, 2008.

TAPPOLET, Christine. Emotions, Values, and Agency, Oxford: Oxford 

University Press, 2016.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 66 -

INTRODUÇÃO À ARQUEOLOGIA DO SUJEITO DE ALAIN 
DE LIBERA5

Fábio Alexandrino da Silva
E-mail: ffabio.alexandrino@gmail.com

Universidade Estadual da Paraíba

Maria Simone Marinho Nogueira6

E-mail: marianogeuira@servidor.uepb.edu.br
Universidade Estadual da Paraíba

O conceito de sujeito é um tema central na filosofia, mas sua definição e 

evolução ao longo da história são frequentemente complexas e contro-

versas. Agostinho é sempre lembrado quando se pensa no eu (sujeito). No 

entanto, em se tratando de filosofia, a subjetividade é geralmente atribuída 

a Descartes e não a Agostinho. Afirma-se que com o cogito ergo sum, o filó-

sofo francês inaugura a subjetividade moderna, colocando no centro do 

sujeito a própria razão. Talvez por isso, mas não apenas por isso, quando 

se fala de escrita de si, a tendência está sempre voltada para o horizonte da 

Modernidade e da Contemporaneidade, e não para o da Idade Média. Em 

vista disso, no primeiro volume Arqueologia do Sujeito. Nascimento do sujeito 

(Archéologie du sujet. Naissance du sujet), Alain de Libera, um exímio filósofo 

e historiador da filosofia, ainda vivo, com seus 75 anos, e especializado em 

filosofia medieval, conhecido por seu trabalho abrangente sobre a filosofia 

escolástica e a transmissão das ideias filosóficas do mundo árabe para a 

Europa medieval, propõe uma abordagem arqueológica para investigar a 

5	 Agradeço ao Programa de Bolsas de Iniciação Científica (PIBIC, Cota 2023-2024) da Universidade 

Estadual da Paraíba (UEPB), do qual este trabalho faz parte e tem como orientadora a Profa. 

Dra. Maria Simone Marinho Nogueira (PPGLI e Curso de Filosofia – UEPB).

6	 Bolsista de Produtividade em Pesquisa da UEPB, Edital PRPGP nº 03/2024, Processo SUAP 

55001.001516.2024-39.

mailto:ffabio.alexandrino@gmail.com
mailto:marianogeuira@servidor.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 67 -

história e a natureza do sujeito, desafiando as narrativas tradicionais que 

remontam a Descartes. A abordagem arqueológica de De Libera oferece uma 

nova perspectiva sobre a natureza do sujeito, destacando sua historicidade 

e contingência. A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, centrada na 

análise bibliográfica e documental. O trabalho de De Libera será examinado, 

especialmente seu método arqueológico, que envolve a análise da lingua-

gem, da escrita e das práticas sociais para revelar as diversas maneiras pelas 

quais o sujeito tem sido conceituado ao longo do tempo. Sua abordagem 

arqueológica oferece uma nova perspectiva sobre a natureza do sujeito, 

destacando sua historicidade e contingência. Este primeiro volume cobre 

um arco temporal que vai de Aristóteles a Brentano, passando pela Idade 

Média, pela Segunda Escolástica e pela Idade Clássica. A obra de De Libera 

é, portanto, uma exploração profunda e abrangente da evolução do conceito 

de sujeito ao longo da história da filosofia. Desta forma, o primeiro volume 

da obra Arqueologia do Sujeito. Nascimento do sujeito (2013) será introduzido 

com o intuito de pensar a ideia de sujeito e, portanto, de subjetividade, já 

na Idade Média. Da mesma forma, com a proposta de dar a conhecer o que 

está sendo feito no trabalho de Iniciação Científica (PIBIC 2023-2024), 

sob a orientação da Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira, que visa 

redesenhar novas subjetividades a partir da escrita mística feminina medie-

val. A metodologia inclui a análise comparativa entre as concepções de 

sujeito apresentadas por De Libera e as subjetividades emergentes nas 

escritas místicas femininas. Os resultados preliminares da pesquisa indi-

cam que a rejeição por Agostinho da tese atributivista (a de um eu apenas 

como suporte de atributos, isto é, hypokeimenon) já configura o que para 

Heidegger só existe a partir de Descartes: o encontro do subjectum com o 

ego, ou seja, a mudança do sujeito paciente para agente. Este estudo busca 

redefinir a compreensão do sujeito a partir de uma perspectiva histórica e 

contingente, desafiando a narrativa predominante que associa a origem da 

subjetividade, no sentido moderno, exclusivamente a Descartes. A aborda-

gem arqueológica de Alain de Libera ilumina a complexidade da evolução do 

conceito de sujeito, evidenciando a relevância da filosofia medieval nesse 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 68 -

processo. Além disso, ao explorar ashenrique escritas místicas femininas 

medievais, esta pesquisa pretende contribuir para a expansão do campo de 

estudo das subjetividades, mostrando como essas escritas podem revelar 

novas dimensões da experiência subjetiva.

Palavras-chave: Sujeito; Arqueologia; Alain de Libera.

REFERÊNCIAS

DE LIBERA, Alain. Arqueologia do sujeito. Nascimento do sujeito. Tradução 

de Fátima Conceição Murad. São Paulo: Editora Fap-Unifesp, 2013.

MARINHO NOGUEIRA, Maria Simone. Marguerite Porete: a mística como 

escrita de si. GRAPHOS, João Pessoa, v. 22, p. 76-90, 2020. Recuperado: 

https://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/graphos/article/view/54125. Acesso 

em 17/Jul. 2024.

https://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/graphos/article/view/54125


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 69 -

INTRODUÇÃO À ÉTICA EPICURISTA

Henrique Alexandre da Silva
E-mail: h.alexandre@aluno.eupb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Epicuro nasceu em Samos provavelmente entre 341-270 a.C., deu aula em 

algumas cidades, mas foi com sua chegada a Atenas que aconteceu o marco 

de sua filosofia, pois ele acreditava que tinha algo novo e revolucionário em 

relação à filosofia, por isso decidiu abrir uma academia. Porém não em ginásio 

como era de costume na Grécia, mas em um jardim afastado da cidade, com 

o silêncio dos campos, silêncio esse que se fazia necessário para prática de 

sua filosofia. Por isso o nome de “os filósofos do jardim”. Este servia como 

morada para Epicuro e seus discípulos, as portas do jardim estavam abertas 

para todo e qualquer tipo de pessoa, tanto para homens livres quanto para 

escravos, prostitutas que buscavam redenção, nobres e pobres, pois, todos 

eram iguais para Epicuro e, assim como ele, almejavam o mesmo propósito 

que era a paz do espírito e a vida feliz. Das obras de Epicuro restaram apenas 

as destinadas a seus discípulos (Heródoto, Pítocles e Meneceu), que são 

apenas “tratados resumidos”, duas coleções de Máximas e alguns fragmen-

tos. Epicuro fez uma tripartição da sua filosofia tratando da lógica, física e 

ética, sendo esta última o foco desse texto, mas antes deve-se recordar 

uma breve sinopse das duas primeiras que aparecem na tripartição, já que 

são elaboradas em favor dá ética. Pela lógica elabora-se os cânones onde 

se consegue reconhecer a verdade, a física é responsável por ajudar a com-

preender a realidade, o que leva à ética, tendo-se como fonte a finalidade do 

ser humano (a felicidade). A canônica Epicurista é simples, ela é dívida em 

três elementos, são eles as sensações (aistheseis), tomadas como verdadeiras 

e absolutas; as antecipações (prolepseis), basicamente são representações 

mentais das coisas, causadas pelas sensações e imagens que chegam até nós 

mailto:h.alexandre@aluno.eupb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 70 -

por meio dos “simulacros”, em outras palavras, encontram-se na memória; 

por fim, os “sentimentos de prazer e dor” são fatores decisivos na regra 

do agir, diferenciando o bem do mal. Acompanhado por esses elementos 

citados acima também encontra-se as opiniões que podem variar em ver-

dadeiras e falsas. Já a física de Epicuro também apresenta três categorias 

fundamentais que articulam a sua concepção do Todo: são elas, os átomos, 

corpos mínimos indivisíveis; o vazio, receptáculo dos átomos e o espaço de 

seu movimento; o infinito, condição para o movimento eterno e incessante 

dos átomos. Para Epicuro essa física está totalmente orientada em fornecer 

fundamentos cosmológicos à ética. A ética de Epicuro, seguindo a tradição 

de toda ética antiga, está voltada para a busca da verdadeira eudaimonia 

(felicidade). O principal trabalho de Epicuro sobre a ética encontra-se na 

obra Carta a Meneceu, onde reúnem-se as quatro proposições, conhecidas 

como os “quatro remédios”. São eles 1. A morte não é nada para nós; temos 

que entender que a morte não significa nada, pois todo bem e mal está nas 

sensações e a morte nada mais é que a privação das sensações. Não existe 

nada de terrível na vida das pessoas que estão convencidas de que não há 

nada de terrível em deixar de viver, o sábio, porém, nem desdenha viver, 

nem teme deixar de viver; para ele, viver não é um fardo e não-viver não 

é um mal. 2. O limite da grandeza dos prazeres é a superação de toda dor; 

por isso ele afirma que o prazer é o início e o fim da vida feliz, pois mediante 

ele que direciona-se todas as escolhas e recusas, pois só sente necessidade 

do prazer quando ele não se faz presente na vida das pessoas, do contrário 

não sentem essa necessidade. Mas, nem por isso se deve escolher todo e 

qualquer tipo de prazer, visto que, a ocasião em que esse prazer pode trazer 

efeitos desagradáveis, há também ocasiões em que se evita certos prazeres 

momentâneos em função de um prazer maior futuramente. Dessa forma, 

todo prazer naturalmente constitui um bem por menor que seja, e toda dor 

é um mal por natureza. Portanto, cabe a cada um avaliar os prazeres e os 

sofrimentos de acordo com o critério dos benefícios e dos danos. 3. A dor 

não dura continuamente na carne, mas a dor extrema não está presente 

senão pelo menor tempo possível. 4. Não se pode viver com prazer sem 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 71 -

viver com prudência, honestidade e justiça; razão pela qual, quem consegue 

viver com prudência, honestidade e justiça vive com prazer, já quem não 

consegue viver assim, evidentemente não viverá com prazer.

Palavras-chave: Epicuro; Eudaimonia; Prazeres.

REFERÊNCIAS

EPICURO. Carta sobre a felicidade (a Meneceu), Tradução de Álvaro Lorencini 

e Enzo Del Carratore. São Paulo: editora Unesp, 2002.

LIMA VAZ, Henrique Cláudio de. Escritos de filosofia IV: introdução à ética 

filosófica I. São Paulo: Loyola, 1999.

REALE, Giovanni e DARIO, Antiseri. História da filosofia: antiguidade e idade 

média. Tradução de José Bortolini. São Paulo: editora Paulus, 1990.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 72 -

UM PROBLEMA ANTROPOLÓGICO ESTÉTICO 
CONTEMPORÂNEO

Itallo Vinicius Andrade Menezes
E-mail: itallo.menezes@aluno.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

O trabalho apresentado procurou expor o papel da estética no âmbito con-

temporâneo, e como essa se caracteriza como um problema antropológico 

onde se faz necessário a sua presença em nossos dias, o que significa pensar 

o ser humano em reconhecimento consigo mesmo. Esse “reconhecimento” 

se baseia na aparente simples pergunta sobre “o que nós somos?” que 

tanto assombra nossa contemporaneidade. É, de fato, marca registrada da 

humanidade e deste tempo serem tão “plurais”, e isto tanto em questão de 

pensamento quanto em questão de escolhas para suas vidas. Entretanto, 

essa dicotomia interna presente nos seres humanos acaba por trazer mais 

desastres do que conquistas: há uma luta interna, e uma guerra externa, 

quase metafísica, entre a razão e o sentimento. A dicotomia contemporânea é 

o problema principal tomado nesse artigo, e vê-la como um “problema” deve 

ser o primeiro real problema que se deve abordar. A princípio, o trabalho 

se inicia com a definição de o que é estética, afinal, para além de somente 

um discurso sobre arte e beleza: ela lida com o ser humano e esta mesma 

luta interna. O maior nome que podemos relatar, e que trata tão bem deste 

problema, e que igualmente será uma das vozes sobre o holofote deste 

trabalho, será o do poeta e filósofo Friedrich Schiller (1759-1805), e suas 

obras Sobre Graça e Dignidade e A Educação Estética do Homem, além de 

passagens da obra Do Sublime ao Trágico. Schiller, na carta XV da obra A 

Educação Estética do Homem, apresenta o conceito de “jogo”, que pode ser 

explicado como a ideia de que o ser humano vive num constante diálogo 

entre seu racional e seu sentimental, e isto tem de ser posto como um 

mailto:itallo.menezes@aluno.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 73 -

jogo, uma conversa onde ambas as instâncias sejam escutadas, uma dança 

onde os pares tenham sua vez de dançar. O autor apresenta igualmente na 

mesma obra, dessa vez na carta XI, a ideia da “exteriorização infinita”, onde 

o homem recebe a matéria verdadeira, do mundo, e a interioriza, aplicando a 

si mesmo nela, e é neste movimento de exteriorização de seu interno que ele 

se sente parte do mundo, unindo, assim, razão e sensibilidade, através daquilo 

que o agrada afetivamente: o belo. A beleza, então, como afirma o autor 

Do Sublime ao Trágico e, principalmente, do texto Sobre Graça e Dignidade, 

une as duas maiores potências do ser humano, o faz reconhecer-se como 

criador e como participante deste mundo, e esta ideia se eleva até mesmo 

a um nível político: quando não se define o que lhe agrada, alguém definirá 

por você, entender o que é belo para você é entender aquilo que lhe faz 

sentir participante verdadeiro do mundo. Igualmente podemos trabalhar 

essa questão em uma perspectiva ética: o belo é comunicável, entender o 

belo do outro é entender como o mundo do outro se movimenta, e ambas 

as belezas devem se comunicar, pois todas as belezas se encontram em um 

mesmo lugar: o mundo, fonte de toda a beleza. É neste tópico que trazemos 

a segunda voz, mas não menos importante, deste artigo: Mikel Dufrenne 

(1910-1995). Dufrenne trabalha a fenomenologia da experiência estética, 

e ele é só um de outros tantos nomes que já perceberam a importância da 

estética como um saber capaz de livrar o ser humano desta má interpreta-

ção de sua dicotomia entre razão e sensibilidade, trabalho este que Schiller 

tanto se empenha em reforçar. A estética fenomenológica é o próximo 

grande passo para que a humanidade esteja novamente em sua mais alta 

forma: razão e sentimento unidos em uma só unidade, fazendo, assim, que 

as pessoas se reconheçam como seres existentes e participantes. A união 

destas potências pode ser até mesmo a solução dos problemas enfrentados 

nas últimas décadas: ansiedade e depressão. Há inúmeros ganhos desta 

união, e este trabalho visa reforçar a necessidade de voltar os olhares para 

a tão aclamada “ciência das graças e das musas”: a estética.

Palavras-chave: Filosofia; Estética; Educação; Fenomenologia.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 74 -

REFERÊNCIAS

DELEUZE, Gilles. O Ato de Criação (lecture). Conferência proferida no “Mardis 

de la Fondation” (fundação europeia de imagem e som) em 17 de março de 

1987. Tradução: José Marcos Macedo. Edição brasileira: Folha de São Paulo, 

27/06/1999.

DUFRENNE, Mikel. Estética e Filosofia. EDITORA PERSPECTIVA S.A. Av. 

Brigadeiro Luís Antônio, 3025 01401-000 - São Paulo - SP - Brasil, 2002.

JIMENEZ, Marc. O que é estética? Vale do Rio dos Sinos – São Leopoldo, RS: 

Editora UNISINOS, 1999.

KANT, Immanuel. Crítica da Faculdade de Julgar. Editora Vozes. Tradução 

de Fernando Costa Mattos. Bragança Paulista, 2017 – (Coleção Pensamento 

Humano).

SCHILLER, Friedrich Von. A Educação Estética do Homem: numa série de 

cartas. Rua Oscar Freire – São Paulo – SP – Brasil. EDITORA ILUMINURAS 

LTDA, 2002.

SCHILLER, Friedrich Von. Kallias ou Sobre a Beleza. Rua México, 31, Rio de 

Janeiro, RJ. Jorge Zahar Editor Ltda, 2002.

SCHLEGEL, Friedrich Von. O Dialeto dos Fragmentos. Rua Oscar Freire, 

1233 – São Paulo – SP. EDITORA ILUMINURAS LTDA, 1997.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 75 -

O PARADOXO DA SOBERANIA E A BIOPOLÍTICA EM 
AGAMBEN

Izabel Fortunato da Silva Sousa
E-mail: izabel.silva@aluno.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Thalles Azevedo de Araujo
E-mail: thallesazevedo@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Procura-se neste trabalho compreender e expor o pensamento de Giorgio 

Agamben sobre as relações políticas fundamentais; mostrar como ele desen-

volve uma reformulação do paradoxo da soberania e indica uma conexão 

intrínseca entre o poder soberano e a vida nua. A partir da obra Homo sacer: o 

poder soberano e a vida nua, discute-se o problema de como o poder soberano 

produz a vida nua, a vida matável do homo sacer. Assim, a vida nua torna-se 

o fundamento sobre o qual o poder soberano opera, e a política – não só, 

mas principalmente – moderna apenas pode ser conceituada pela ótica da 

biopolítica, que aponta a gestão da vida humana como central. O propósito 

do soberano é criar o estado de exceção para poder agir sem punição, ou 

simplesmente deixar morrer quem está desamparado pelo direito criado 

pelo próprio soberano. Agamben explica o campo de concentração, para-

digma biopolítico da modernidade, no qual a exclusão da vida política e 

biológica foi sistematizado. Em resumo, a vida nua é tanto o resultado quanto 

o alvo do exercício do poder soberano, e a compreensão dessa relação é 

fundamental para entender as dinâmicas de poder, as formas de controle 

e exclusão existentes na sociedade contemporânea. Agamben explora no 

início de sua obra Homo sacer: o poder soberano e a vida nua o conceito de 

homo sacer, uma figura do direito romano que pode ser morta impune-

mente, mas não pode ser sacrificada em rituais religiosos. A obra analisa a 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 76 -

relação entre a vida nua (zoé) e a vida política (bios) e como essa distinção 

é importante para o exercício do poder soberano. Agamben corrige a tese 

de Foucault, que afirma que apenas na modernidade o Estado começa a 

exercer um controle biopolítico sobre os cidadãos, transformando a vida 

em um objeto de poder. Além disso, Foucault deixa de lado os conceitos 

jurídico-institucionais, sobretudo os conceitos de soberania e de estado de 

exceção. Segundo Agamben: “Pode-se dizer, aliás, que a produção de um 

corpo biopolítico seja a contribuição original do poder soberano. A biopo-

lítica é assim, pelo menos tão antiga quanto a exceção soberana” (2007, p. 

14). A implicação da vida no poder soberano é o verdadeiro significado da 

biopolítica. O estado moderno destaca a vida biológica para seus cálculos 

e estratégias, mas a vida sempre esteve vinculada ao soberano desde o 

surgimento da pólis. Agamben argumenta que o homo sacer é um exemplo 

extremo de como a vida pode ser incluída na ordem jurídica apenas através 

de sua exclusão, trazendo a reflexão sobre a condição humana e o poder, 

e como as estruturas de poder manipulam a vida para seus próprios fins, 

intencionalmente marginalizando e excluindo aqueles que não se encai-

xam dentro de suas normas. Como problemática norteadora da pesquisa 

é tida a seguinte questão: “atualmente, como o poder soberano produz a 

vida nua?” Foi analisado, a partir da obra Homo sacer: o poder soberano e a 

vida nua, o paradoxo da soberania posto por Schmitt: “o soberano está, ao 

mesmo tempo, dentro e fora do ordenamento jurídico”, ou “a lei está fora e 

dentro dela mesma” (2007, p. 23). Tal paradoxo não se sustenta, visto que 

o soberano é quem decide os direitos parcial ou total, e ainda que a sobera-

nia não possua o monopólio da força, possui o monopólio da decisão, e por 

isso é capaz de suspender o direito e decidir sobre o homo sacer. Segundo 

Schmitt (2009, p. 13): “Soberano é quem decide sobre o estado de exceção”. 

Portanto, o soberano é quem, através da prerrogativa da ordem jurídica, 

pode suspender de forma total ou parcial os direitos fundamentais do indi-

víduo. Foi observado como a suspensão do direito caracteriza o estado de 

exceção, o qual interessa tanto ou mais do que a norma para compreender 

a decisão soberana. Este conceito de homo sacer, referente a uma figura 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 77 -

do direito romano que pode ser morta impunemente, mas não pode ser 

sacrificada, é explorado como uma metáfora para a vida nua, a vida matável. 

Como resultado, segundo Agamben, a vida nua na esfera política constitui o 

núcleo originário do poder soberano, sendo a biopolítica tão antiga quanto a 

exceção soberana (2007, p. 14). A vida nua, produzida pelo poder soberano, 

torna-se o fundamento sobre o qual o poder soberano opera, e a política 

moderna é cada vez mais caracterizada pela biopolítica, onde a gestão da 

vida humana é central. Os campos de concentração da Segunda Guerra 

constituíram o local onde a vida nua foi localizada na história: a retirada 

dos direitos políticos das pessoas foi uma forma do soberano incluí-las na 

sua política, caracterizando a biopolítica. A partir da pesquisa realizada, 

constata-se que, além da biopolítica ser tão antiga quanto o poder soberano, 

a politização da vida persiste de outras formas: as meninas impedidas de 

estudar pelos talibãs, os refugiados, o conflito entre a polícia e o crime orga-

nizado nas periferias, são experiências em que se perpetua uma politização 

da vida. Como resultado, o campo ainda permanece no espaço político. A 

partir disso, é necessário observar as formas em que se dá a biopolítica para 

evitar novas vítimas no futuro.

Palavras-chave: Exceção; Homo sacer; Vida nua.

AGRADECIMENTOS

Ao Setor de Iniciação Científica da UEPB e à FAPESQ pelo incentivo 

que possibilitou esta pesquisa através do projeto de Iniciação Científica 

(PIBIC), cota 2023/2024, “O conceito de biopolítica em Giorgio Agamben”, 

sob orientação do Professor Dr. Thalles Azevedo de Araujo.

REFERÊNCIAS

AGAMBEN, Giorgio. Homo Sacer: O poder soberano e a vida nua I. Tradução 

de Henrique Burigo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 78 -

ESPOSITO, Roberto. Bios: Biopolítica e Filosofia. Tradução de M. Freitas da 

Costa. Lisboa: Edições 70, 2010.

SCHMITT, Carl. Teologia Política. Traducción de Javier Conde y Jorge Navarro 

Pérez. Madrid: Trotta, 2009.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 79 -

ESCRITA DE SI: UM CAMINHO PEDAGÓGICO DA ALMA 
NA OBRA O ESPELHO DE MARGUERITE PORETE7

Janaína Oliveira Diniz
E-mail: oliveruepb@gmail.com 

Universidade Estadual da Paraíba

Maria Simone Marinho Nogueira8

E-mail: marianogueira@servidor.uepb.edu.br
Universidade Estadual da Paraíba

Pensar a Idade Média muitas vezes é tomar por certo a ausência da mulher 

neste período, no entanto, a contemporaneidade vem mostrando que essa 

visão além de errônea é misógina, pois caracteriza a atuação intelectual da 

mulher como algo recente na história. Neste cenário de desmistificação do 

estereótipo feminino situamos a mística medieval que surge inicialmente 

dentro dos muros institucionais, mas no século XIII, na Baixa Idade Média, 

ganha autonomia perante a Igreja e um crescente número de mulheres 

escritoras, das quais sublinha-se Marguerite Porete e sua obra O Espelho 

das Almas Simples e aniquiladas. O manuscrito poretiano permeia a interface 

literatura e filosofia, sendo embasado na experiência mística vivida por sua 

autora, resgatando assim a relação entre autora e obra. Dito isto, destaca-se 

que este trabalho se propõe a analisar a obra O Espelho das Almas Simples na 

perspectiva de uma escrita de si, com o intuito de verificar como suas marcas 

autorais mapeiam um caminho do âmbito particular – escrita de si, escrita 

7	 Este trabalho é um recorte da pesquisa de Doutorado que se encontra em andamento no pro-

grama de Pós-graduação em Literatura e Interculturalidade - PPGLI da Universidade Estadual 

da Paraíba – UEPB e tem como orientadora a Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira 

(PPGLI e Curso de Filosofia – UEPB).

8	 Bolsista de Produtividade em Pesquisa da UEPB, Edital PRPGP nº 03/2024, Processo SUAP 

55001.001516.2024-39.

mailto:oliveruepb@gmail.com
mailto:marianogueira@servidor.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 80 -

da alma – e conduz a um movimento coletivo, o que, por sua vez, permite 

atribuir a obra poretiana um caráter instrutivo, de conduta para uma ele-

vação espiritual, ao qual nomeia-se de Pedagogia da Alma. Ao refletir sobre 

as questões de autoria e sua relação com a escrita, pode-se compreender 

que o movimento, antes mencionado – do particular para coletivo – ocorre 

inicialmente pelo próprio ato de escrever, dando a Marguerite um espaço 

de fala que rompe com o discurso universal e institucionalizado (Ribeiro, 

2019). Essa ação discursiva realizada por Porete causa fissuras não só na 

perspectiva espiritual, que se contrapõe às referências dogmáticas, mas 

também no social, em espaços de ações patriarcalistas, rompendo com a 

exegese imposta, principalmente as mulheres, criando autonomia e uma nova 

linguagem discursiva, dessa vez executada por uma voz feminina, retratada 

pela personagem Alma, que ao longo da obra faz críticas àqueles que vivem 

os conselhos da personagem razão, essa que por vezes a impede de falar 

sua linguagem (Porete, 2008). Com o exposto, nota-se que a linguagem 

é atribuída à personagem Alma, sendo está a representação da própria 

Marguerite Porete que deixa claro ao leitor sua autonomia discursiva por 

meio do pronome possessivo minha – que se refere à linguagem – que 

atribui à mulher a autoridade e o espaço de ser ela o sujeito do enunciado. 

Ainda nessa ótica, o pronome possessivo ganha a posição do que Nogueira 

(2020) irá chamar de marcas autorais, que não apenas vai definir Porete 

como autora, mas também vai afastá-la de um caminho institucionalizado, 

que se funda em uma escrita mística e se faz em escrita de si, configurando 

um processo subjetivo que transcreve e inscreve a vivência espiritual e 

social de sua autora. É um deslocamento – do particular para o coletivo – 

que resplandece uma interioridade, um eu que confessa a si mesmo, pois 

a própria escrita, se pensada na perspectiva da espiritualidade, revela em 

si a movimentação da própria alma -omnes cogitationes (Foucault, 2018). 

Assim sendo, ao evidenciar em seu itinerário aquilo que Foucault (2018) 

chama de movimentos da alma, Porete não só externaliza uma consciência 

de si, mas uma vivência que pode ser tomada como espelho, pois lança a si 

mesma um olhar mais questionador (Regnier-Bohler, 1990) do seu fazer 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 81 -

e seu existir, sendo possível observar isso nas falas da Alma, que expõe 

sua fraqueza, maldade e ignorância (Porete, 2008). Assim sendo, quando 

assimila-se o olhar crítico que Marguerite impõe a si e todo o construto 

que compõe a obra O Espelho das Almas Simples entendemos que desde o 

princípio Porete o escreve com o intuito de disseminar suas palavras. Isso 

pode ser observado logo no capítulo 2 da obra, quando sua autora informa a 

seus ouvintes/leitores que este livro teria sido feito para que eles ouvissem e 

valorizassem melhor a perfeição da vida (Porete, 2008). Isto posto, situa-se 

o caráter instrutivo da obra, ao qual nomeia-se de Pedagogia da Alma, que 

se faz no ato de construção da escrita, saindo do âmbito privado – espaço 

interior de vivência dessa mulher – e chegando a esfera social por meio de 

seu livro, mas também por meio de uma ação performática do dizer e do 

fazer executado por Marguerite Porete que toma o direto de enunciar sua 

linguagem, através da leitura pública de seu manuscrito, demostrada por 

falas da personagem Alma, quando essa solicita que seus ouvintes a escutem 

(Porete, 2008). Sob essa visão, a atuação da autora pesquisada subverte 

a cena comumente vista nas Igrejas, na qual o homem, este que também 

é sacro e clérigo, é o detentor da voz e executor da mediação para com 

Deus. Desta maneira, Porete mais uma vez toma para si a ação de sujeito do 

enunciado, que comunica a vontade de Deus de maneira didática – a nível 

de compreensão do povo, a língua do povo – o que para Régnier-Bohler 

(1990) demonstra o comprometimento de mulheres como Marguerite 

Porete, que em sua vivência espiritual está consciente de si, assim como da 

sua relação com o outro, o que faz com que ela se ponha em uma relação 

pedagógica e diligente. Portanto, pensar a mística poretiana e como essa 

se faz pedagógica/instrutiva, é também manifestar a vida, as experiências 

de sua autora, é resgatar e trazer à superfície a relação autor e obra, que 

se constitui numa escrita de si, formulando o caráter instrutivo da obra, 

não só que concerne à ascese, mas também na experiência coletiva de 

Marguerite Porete que se transforma em exemplo, metamorfoseando-se 

em espelho de Deus.

Palavras-chave: Escrita de si; Escrita de mulheres; Pedagogia da Alma.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 82 -

REFERÊNCIAS

FOUCAULT, M. A escrita de si. In: O que é um autor? Nova Vega: Passagens, 

Lisboa 2018.

NOGUEIRA, Maria Simone Marinho. Marguerite Porete: A mística como escrita 

de si. Revista Graphos, v. 22, n. 3, UFPB/PPGL, 2020, p. 76-90.

PORETE, Marguerite. O Espelho das Almas Simples e aniquiladas e que 

permanecem somente na vontade e no desejo do Amor. Tradução e notas 

de Silvia Schwartz. Petrópolis: Vozes, 2008.

RÉGNIER-BOHLER, Daniele. Vozes literárias, vozes místicas. In: DUBY, 

George;PERROT, Michele (Orgs.). História das mulheres: a Idade Média. Porto: 

Edições Afrontamento, 1990, p. 517-591.

RIBEIRO D. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento; 2019. 

(Feminismos plurais).



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 83 -

DA VISÃO E ENIGMA EM ASSIM FALOU ZARATUSTRA: 
COMENTÁRIO A CRÍTICA DE NIETZSCHE AO NIILISMO

Janilson Ferreira Fialho Filho
E-mail: janilson.filho@aluno.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

A célebre obra do filósofo alemão Friedrich Nietzsche (1844 - 1900), Assim 

Falou Zaratustra, foi escrita entre 1883 e 1885, e é considerada pelo próprio 

autor como o ponto mais alto de sua produção bibliográfica. Além do mais, 

muitos intérpretes de Nietzsche consideram ela como o ponto de virada 

para a transição do que viria a se tornar o período de maturidade intelec-

tual do filósofo. Por ser um texto de cunho poético, a obra acaba fazendo 

jus ao seu subtítulo, isto é, ao ser “para todos e para ninguém”, porque ao 

mesmo tempo em que ela é escrita de modo muito diferentemente dos 

livros convencionais de filosofia, é também de uma profundidade absoluta, 

exigindo muito cuidado na interpretação. A presente discussão deste tra-

balho é acerca de uma passagem intitulada “Da visão e enigma”, que está na 

segunda parte de Assim Falou Zaratustra. Acreditamos que essa passagem 

carrega uma mensagem e um significado bastante importante ao que diz 

respeito a superação de um problema considerado muito preocupante, 

que é a questão do niilismo, a falta de propósito e a sensação de cansaço 

da vida. Nosso objetivo aqui é fazer uma interpretação que busque tornar 

explícito o significado por trás das personagens e do principal problema a 

ser debatido dessa passagem do Zaratustra: o niilismo. Apresentaremos uma 

análise sobre os tipos de niilismos, mas dando prioridade ao niilismo passivo, 

considerado pelo filósofo o pior de todos. Teremos como propósito mostrar 

a crítica de Nietzsche e a sua solução ao problema com o que ele chama de 

niilismo ativo. Além do mais, para fundamentar essa crítica apresentaremos 

alguns dos principais pontos da filosofia nietzschiana, tais como a vontade de 

mailto:janilson.filho@aluno.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 84 -

poder, o conceito de ser trágico e o eterno retorno. Como também usaremos 

como exemplo de niilista ativo, um personagem da obra do grande escritor 

Ariano Suassuna. Utilizamos a bibliografia do filósofo, além de usarmos 

também alguns vídeos de umas palestras conferidas por especialistas na 

obra de Nietzsche para nos ajudar a compreender e a refletir sobre seus 

pensamentos e sobre seus principais conceitos. Os resultados que obtive-

mos neste trabalho foi destacar o papel essencial da ética nietzschiana: a 

superação do niilismo. Nesse episódio do Zaratustra a ética do filósofo se 

expressa na figura do jovem pastor se tornado o Übermensch ao acolher 

para si o niilismo passivo e, ao morder a cabeça da grande e pesada serpente 

negra, o transformando em niilismo ativo; assim, tal atitude não o matou, 

mas o fez mais forte para superar o niilismo (Cf. AFZ, 3ª parte, II, 2002, p. 

126-127). Portanto, o resultado do problema do niilismo é que ele pode ser 

resolvido pela perspectiva de como se encara a vida. Essa passagem mostra 

como a perspectiva do querer viver é o fundamento ético da vontade de 

afirmar a vida como seu próprio valor ao ponto de aceitar a hipótese do 

eterno retorno com felicidade.

Palavras-chave: Niilismo; Vontade de Potência; Ética; Eterno Retorno.

REFERÊNCIAS

CAFÉ Filosófico CPFL. A alegria e o trágico em Nietzsche, com Roberto 

Machado (2007). YouTube, 2023. Disponível em: https://youtu.be/

tv9YYGQma5U?si=8cIVoM3DFViu4J6_

NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1ª ed. 2001.

__________. Assim Falou Zaratustra. Trad. Alex Marins. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2002.

https://youtu.be/tv9YYGQma5U?si=8cIVoM3DFViu4J6_
https://youtu.be/tv9YYGQma5U?si=8cIVoM3DFViu4J6_


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 85 -

__________. Crepúsculo dos Ídolos. Tradução, notas e posfácio de Paulo César 

de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.

__________. Ecce Homo. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia de 

Bolso, 2008.

PRAZER! Canal do Saber. Scarlett Marton - Nietzsche: assim falava Zaratustra. 

YouTube, 2021. Disponível em: https://youtu.be/FlXvmHCUTsA

QUADRINHOS na Sarjeta. Por que NIETZSCHE ainda é um filósofo 

importante para todos nós. YouTube, 2022. Disponível em: https://youtu.

be/1DDfWT19jiA?si=5R5-22mfWSCJHZOv

SUASSUNA, Ariano. Romance d’A Pedra do Reino e o Príncipe do Sangue do 

Vai-e-Volta. [16. ed.] – Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2017.

https://youtu.be/FlXvmHCUTsA
https://youtu.be/1DDfWT19jiA?si=5R5-22mfWSCJHZOv
https://youtu.be/1DDfWT19jiA?si=5R5-22mfWSCJHZOv


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 86 -

MÁQUINAS SEMÂNTICAS: NATURAIS, FORMAIS E 
ARTIFICIAIS

José Nilton Conserva de Arruda
E-mail: niltonconserva@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Marianne Sousa Barbosa
E-mail: mariannesbarbosa@yahoo.com.br. 

Secretaria de Estado da Educação – SEE.

O estudo objetiva apresentar a tese assumida pelos programas de pes-

quisa em Inteligência Artificial Forte de que o cérebro humano processa 

informações de forma análoga ao processamento de informações dos 

computadores digitais que, por sua vez, são realizações físicas de linguagens 

formais algorítmicas. Um pressuposto fundamental para sustentar a equi-

valência operacional das três realidades assinaladas – funções matemáticas, 

computadores digitais e cérebros humanos – decorre da compreensão de que 

a matemática, enquanto uma realidade sintática, é potencialmente apta 

à digitalização. Esta característica confere à matemática uma dimensão 

epistemológica que será assinalada no âmbito da filosofia da matemática, 

pois argumenta-se que essa função epistemológica é uma consequência 

da natureza da matemática como uma ciência de signos. Devemos desta-

car essa característica fundamental e decisiva da matemática, seu caráter 

sintático, e as possibilidades semânticas que são abertas para a sintaxe 

no plano computacional, mas definindo com precisão o uso que se está 

fazendo do termo semântica nessa associação entre funções, computadores 

e cérebros, de forma a contornar interpretações que extrapolem o que se 

pretende assinalar quando é enfatizado o seu papel epistemológico, pois 

essa requerida capacidade epistemológica é associada tão somente ao seu 

caráter funcional, operacional. Essa ênfase no aspecto operativo quando se 

mailto:niltonconserva@servidor.uepb.edu.br
mailto:mariannesbarbosa@yahoo.com.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 87 -

executa um procedimento formal, além de precisar o sentido que está sendo 

assumido para o termo semântica, também circunscreve as possibilidades 

de aplicação do termo e norteia as análises que pretendemos desenvolver 

acerca da capacidade de pensamento dos computadores digitais. Essa 

compreensão dos computadores como sistemas formais automáticos, 

caracterizados nos seus dois aspectos fundamentais - hardware e software 

- podem ser tomados como análogos a relação mente-cérebro, e a partir 

dessa premissa fundamental propomos a associação entre algoritmos e 

programação das máquinas com ações inteligentes da mente humana. Tal 

tese recepcionada por parte das ciências cognitivas, é associada a outra 

premissa que considera seres inteligentes como máquinas semânticas, 

isto é, sistemas formais automáticos, e essa interpretação é viabilizada 

porque consideramos que os sistemas biológicos inteligentes são manifes-

tações diferentes de uma mesma realidade subjacente, aqui identificada 

com os procedimentos de formalização, de forma que se for submetido a 

uma programação apropriada, a imitação semântica é tornada possível e 

perfeitamente realizável. A revisão bibliográfica crítica, realizada por meio 

de análise e interpretações de textos que abordam filosofia da linguagem, 

teoria computacional, filosofia da mente e inteligência artificial, nos possibi-

litou refletir sobre a viabilidade de relacionar a programação das máquinas 

com ações inteligentes da mente humana. Assim, argumentamos a favor 

da tese de que o cérebro humano processa informações de forma análoga 

ao processamento de informações dos computadores digitais que, por 

sua vez, são realizações físicas de linguagens formais algorítmicas. Nessa 

perspectiva, alcançamos a compreensão de que a característica funda-

mental e decisiva da matemática, seu caráter sintático, lhe confere uma 

dimensão epistemológica própria que foi assinalada ao longo da história, 

e fortemente retomada no âmbito das pesquisas em inteligência artificial 

forte, pois ela é animada pela firme convicção de que é possível avançar 

da digitalização para a comunicação e, por fim, ao pensamento inteligente. 

Esse caráter epistemológico da matemática foi diretamente relacionado à 

sua dimensão funcional, operacional, pois essa sólida conceituação além de 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 88 -

conferir precisão ao sentido que aqui lhe foi associada, possibilita argumen-

tar a favor da capacidade de pensamento dos computadores digitais, de ir 

além de meramente manipular signos e avançar no campo da construção 

de semântica, de conhecimento funcional. Por fim, pudemos perceber que 

os Programas de Pesquisa em Inteligência Artificial traduzem importantes 

problemas filosóficos, à medida que procuram responder questões sobre 

a natureza do cérebro, da mente, da inteligência e da consciência. A partir 

das respostas dadas a essas questões cruciais, surge outra questão decisiva: 

o que é o ser humano? A nossa civilização cada vez mais discute se os mais 

diferentes sistemas que processam informações como os seres humanos, 

as máquinas de cálculo e os computadores digitais, podem ter estados 

mentais. Dessa forma, considera-se que materiais diversos como celular, 

metal, energia espiritual não é decisivo para a psicologia do sistema. O deci-

sivo será como o material é combinado para computar dados. Certamente 

fará uma grande diferença saber se na nossa sociedade as máquinas que 

estão a nossa disposição simplesmente executam programações que lhes 

facultamos, ou se serão capazes de operações criativas para muito além 

das programações implantadas.

Palavras-chave: Computadores digitais. Inteligência artificial. Mente-cérebro.

REFERÊNCIAS

ADAMS, F. “Algoritmo”. In: AUDI, Robert (org.). Dicionário Cambridge. 

Tradução João Paixão Neto. et al. São Paulo, Paulus, 2006, p. 19.

AUDI, Robert (org.). Dicionário Cambridge. Tradução João Paixão Neto. et 

al. São Paulo, Paulus, 2006.

BRANQUINHO, João. Enciclopédia de termos lógico-filosóficos. São Paulo: 

Martins Fonte, 2006.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 89 -

BURKS, A. W. “Teoria do computador”. In: AUDI, Robert (org.). Dicionário 

Cambridge. Tradução João Paixão Neto. et al. São Paulo, Paulus, 2006, p. 

925 – 929.

CICUREL, R & NICOLELIS, M. O cérebro relativístico: como ele funciona e 

porque ele não pode ser simulado por uma máquina de Turing. Natal: Kios 

Press, 2015.

HAUGELAND, John. “Máquinas semânticas: uma introdução ao design de 

mentes”. In: MIGUENS, Sofia. et al (org.) Filosofia da mente: uma antologia. 

Porto, 2011, p. 373 – 409.

MIGUENS, S. et al (org.) Filosofia da mente: uma antologia. Porto, 2011.

MURCHO, D. “Algoritmo”. In: BRANQUINHO, João. Enciclopédia de termos 

lógico-filosóficos. São Paulo: Martins Fonte, 2006, p. 26.

OTTE, M. O formal, o social e o subjetivo. Tradução Raul Fernando Neto. São 

Paulo: Editora Unesp, 1993.

TURING, A. “Maquinaria computacional e inteligência”. In: MIGUENS, Sofia. 

et al (org.) Filosofia da mente: uma antologia. Porto, 2011, p. 342 – 373.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 90 -

TANTRA – FILOSOFIA DA NÃO DUALIDADE

Kelvin Hudson Carvalho Silva
E-mail: kelvinhudson.carvalho22@gmail.com

Universidade Estadual da Paraíba

O Tantra é uma filosofia de origem oriental, mais precisamente indiana, 

que tem origens derivadas dos Vedas, uma forma de evolução da filosofia 

Yoguica antiga. Esta filosofia parte da concepção da não dualidade, ou seja, 

sem separação, concebendo a divindade como sendo o todo, estando em 

todos os lugares e em todas as coisas, não só estando como sendo tudo, 

pois, se Deus criou tudo a partir do nada, então tudo é uma parte dele. 

Portanto, nada é ruim em si mesmo, pois tudo que existe são manifestações 

da realidade divina. A iluminação que é o objetivo do Tantra consiste em 

ver estas manifestações da divindade em todos os aspectos da vida, nada é 

negativo, desta forma tudo é um milagre em si mesmo. Para que possamos 

ver Deus em todas as coisas é necessário estar atento ao momento pre-

sente, consciente, sem se desvencilhar se apegando a construções mentais, 

pois os pensamentos e imagens da mente nos distanciam da percepção da 

realidade divina que se apresenta a nós em cada momento da vida. Este é 

o modo de viver a vida de maneira Tântrica, se assemelhando ao estado de 

Buda, que é descrito no Budismo como sendo um estado de total desper-

tar onde os pensamentos não nos afetam, o chamado Nirvana. No Yoga o 

mesmo estado é chamado de Samadhi. Entretanto, no Budismo e no Yoga 

este resultado é obtido mediante um esforço extremo, através de uma luta 

constante contra os próprios instintos, negação dos prazeres, o ascetismo, 

o que faz com que este caminho seja inacessível a maioria das pessoas. O 

próprio Buda quase faleceu na tentativa de atingir a iluminação, pois fez 

jejum por vários dias, além de ter negado completamente o bem-estar do 

seu corpo físico e o Yoga traz em si um ideal de auto sacrifício, mortificação 

mailto:kelvinhudson.carvalho22@gmail.com


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 91 -

dos sentidos físicos em nome de uma elevação do espirito e da iluminação da 

alma. No caminho do Tantra este estado é alcançado por formas muito mais 

sutis, prazerosas e com menos dificuldades. Deste modo uma quantidade 

maior de pessoas teria condições de atingir a iluminação pois as técnicas 

em questão utilizam situações corriqueiras como objeto de meditação. O 

despertar que é um estado livre de perturbações mentais, é atingido através 

da aceitação da realidade, desfruto ou fruição da vida em si, ao invés de se 

realizar um esforço no sentido de reprimir os instintos. Nenhuma atividade 

poderia ser considerada como pecaminosa, pois foi ela também uma cria-

ção do divino, seria portando desnecessário ser contra qualquer impulso 

natural da existência. Nesta perspectiva é que uma parte do Tantra utiliza a 

atividade sexual como veículo para se atingir uma consciência superior, pois 

além do sexo ser o ato gerador da vida em si, nele a nossa mente é trazida 

naturalmente para o momento presente nos permitindo um vislumbre da 

realidade sem imagens mentais. No momento de êxtase sexual a mente 

se esquece do passado e do futuro permanecendo apenas na experiência 

presente. Realidade esta que após ser vivenciada durante a atividade sexual 

e percebida pelo indivíduo, pode ser praticada e mantida durante as ativi-

dades da vida cotidiana. O sexo no Tantra é então uma pratica meditativa. 

Porém o ato sexual consiste em uma pequena parte das diversas práticas 

Tantricas e existem outras formas de se atingir este estado de despertar 

da consciência com técnicas com o princípio semelhante. O conceito fun-

damental é que em todas as situações da vida existiria a possibilidade de 

se presenciar a divindade e o que nos impede de ver esta realidade é a 

nossa própria mente, que é condicionada por nossos pensamentos e que 

nos retira da vivência do presente. Desta maneira, quando direcionamos a 

nossa atenção para a sensação da atividade, ela toma dimensões de intensi-

dades totalmente diferentes, podemos perceber estímulos extremamente 

sutis os quais não percebemos com a mente dispersa. Tomando então a 

percepção das vantagens desta consciência mais apurada, podemos trazer 

este estado para as diversas atividades do dia a dia, sem que sejamos alte-

rados pelas identificações com os estados mentais que nos aparecem. Ao 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 92 -

sentirmos qualquer sensação forte podemos direcionar a nossa atenção à 

sensação como um modo de meditação. Concluo então que o Tantra traz 

uma contribuição impar para a história da filosofia mundial pois, apresenta 

uma sutileza que é única desta filosofia, além de trazer um conceito pratico 

que é acessível a qualquer pessoa em qualquer momento da vida humana, 

tornando possível a iluminação sem que seja necessário o ascetismo ou a 

mortificação dos sentidos do corpo. Desta forma, o Tantra é uma filosofia 

que tem uma aplicabilidade possível e magnifica de um valor inestimável.

Palavras-chave: Divindade; Manifestações; Consciência.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 93 -

LITERATURA, O SAGRADO E O MAL: EXPLORANDO 
A TEMÁTICA RELIGIOSIDADE NO LIVRO A 
CRUCIFICAÇÃO DO DIABO DE NEVINHA PINHEIRO9

Lívia Raquel da Cruz Freitas
E-mail: livia.r.cruz32@gmail.com

Maria Simone Marinho Nogueira10

E-mail: marianogueira@servidor.uepb.edu.br
Universidade Estadual da Paraíba

A presente comunicação é sobre a obra de Nevinha Pinheiro, jornalista, 

crítica literária, e escritora paraibana, natural de Serra Redonda, pouco 

conhecida, e que escreveu o livro A crucificação do diabo, publicada em 1978. 

O romance em foco é marcante, pois apresenta personagens complexos e 

detalhados, abordando questões profundas sobre religião e espiritualidade, 

mostrando uma narrativa ficcional sobre a crucificação do herdeiro do 

inferno e sua relação com o divino, caracterizado como Jesus menino. Sendo 

assim, pergunta-se: qual é o papel da religiosidade na obra A Crucificação 

do Diabo de Nevinha Pinheiro? A religiosidade no livro de Pinheiro pode 

ser representada como uma forma de reflexão crítica sobre os paradigmas 

religiosos estabelecidos. Neste trabalho, o objetivo foi o de investigar o 

papel da religiosidade na obra em foco, analisando como ela é retratada e 

explorada ao longo do enredo. No romance em questão, pode-se encontrar, 

além do viés religioso, uma promoção do divino e do profano em uma série 

9	 Este trabalho é um recorte da pesquisa de Mestrado que se encontra em andamento no pro-

grama de Pós-graduação em Literatura e Interculturalidade - PPGLI da Universidade Estadual 

da Paraíba – UEPB e tem como orientadora a Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira 

(PPGLI e Curso de Filosofia – UEPB).

10	 Bolsista de Produtividade em Pesquisa da UEPB, Edital PRPGP nº 03/2024, Processo SUAP 

55001.001516.2024-39.

mailto:livia.r.cruz32@gmail.com
mailto:marianogueira@servidor.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 94 -

de diálogos e brincadeiras entre os dois amigos que são tão diferentes, com 

traços picarescos e humanizados. A obra A crucificação do diabo demonstra 

a genialidade da paraibana, ao retratar a tradição de maneira desconstruída, 

contrastando com diversos temas como religiosidade, capitalismo, defesa 

da mulher, corrupção, tipos de relação de poder, racismo etc. Apesar disso, 

pouco se tem publicado sobre esta obra literária, então justifica-se o tra-

balho apresentado, pois permite uma análise aprofundada e objetiva das 

representações religiosas que comparecem no texto, assim como suas pos-

síveis influências e significados dentro do contexto literário e cultural.  Além 

disso, pode-se afirmar que os trabalhos acadêmicos que existem buscaram 

apresentar a referida obra, trazendo a crítica literária para discutir sobre a 

sua importância, haja vista ter sido publicada em uma editora de renome, a 

Editora Moderna, dentro do eixo sul-sudeste, observando-se uma lacuna no 

que diz respeito às outras regiões do Brasil, sobretudo a região Nordeste. 

Pode-se afirmar, ainda, que esta comunicação de pesquisa é importante 

para a compreensão da complexidade da narrativa e das representações 

religiosas presentes, possibilitando também uma divulgação da obra que 

foi analisada. Outro ponto relevante são os objetivos pretendidos com o 

avançar da pesquisa, ou seja, analisar a religiosidade na obra A crucificação 

do diabo, bem como o seu papel no enredo por meio de uso de elementos 

religiosos para desenvolver sua narrativa e transmitir mensagens aos leito-

res; analisar a religiosidade na perspectiva dos personagens, investigando 

a sua influência em suas ações; e identificar e analisar os principais elemen-

tos religiosos presentes na obra A Crucificação do Diabo, como símbolos, 

referências bíblicas e alusões a doutrinas religiosas.  Metodologicamente 

entende-se que a pesquisa é bibliográfica, pois será desenvolvida a partir 

da análise de material já elaborado, assim como foi feito na apresentação 

desta comunicação. A partir do que foi dito anteriormente sistematiza-se os 

procedimentos metodológicos a serem adotados e, para atingir os objetivos 

propostos, pretende-se identificar e analisar as características e valores 

atribuídos às diferentes crenças religiosas presentes na narrativa; investi-

gar como a religiosidade é usada como instrumento narrativo para abordar 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 95 -

temas morais e éticos na história; realizar uma análise entre a religiosidade 

apresentada na obra e a mostrada em obras teóricas que abordam esse 

tema. Espera-se, então, que esta pesquisa possa contribuir para uma melhor 

compreensão do romance A Crucificação do Diabo e que esta revele que a 

religiosidade desempenha um papel importante na narrativa de Nevinha 

Pinheiro, oferecendo uma visão crítica sobre questões religiosas e incenti-

vando a reflexão sobre dogmas estabelecidos. Essa comunicação foi fruto 

da pesquisa de mestrado que está apenas no seu início e com ela buscou-se, 

dentre outras coisas, valorizar a produção de autoria feminina paraibana.

Palavras-chave: Religiosidade; Crenças;  Jesus; Diabinho.

REFERÊNCIAS

CRESWELL, J. W. Investigação qualitativa e projeto de pesquisa: Escolhendo 

entre cinco abordagens. 3. ed. Porto Alegre: Penso, 2014.

FREIRE, A. B. A poética da incorrespondência: no reino das palavras (Carlos 

Drummond/ Nevinha Pinheiro). Campina Grande: EDUEPB, 2022. 

GIL, A. C. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2008.

PINHEIRO, Nevinha. A crucificação do Diabo. São Paulo: Editora Moderna, 

1978.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 96 -

UMA ABORDAGEM FILOSÓFICA POR MEIO DA 
LITERATURA

Lucas Rodrigues Pereira
E-mail: lucas.rodrigues.pereira@aluno.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

No decorrer da história das ideias, vemos a grande influência da filosofia 

dentro da sociedade. No aparecimento de problemas dos seres humanos, 

sendo existenciais ou sociais, a filosofia estava presente para apresentar 

teorias e questionamentos. Período clássico, idade média, modernidade e 

contemporaneidade, estão repletas de pensadores e pensadoras com intuito 

de explicar e problematizar aspectos daquele momento ou do futuro. Por 

conta disso, a filosofia sempre foi vista como uma disciplina complexa e de 

uma especificidade única. Mas, no passar das décadas, percebemos uma 

mudança neste cenário. A filosofia vem abrindo espaços para novas linhas 

que podem levar ao pensamento filosófico, tirando toda concentração 

de complexidade no texto de determinados pensadores e pensadoras. A 

música, a literatura, o teatro e a poesia, vem enriquecendo as lacunas da 

amplitude da filosofia. No Brasil, de algumas décadas para cá, a filosofia vê 

com bons olhos a produção de músicas e textos literários que trabalham 

assuntos como desigualdade social, ética, política, opressão e mecanismo de 

controle social. Na contemporaneidade, a maneira de fazer filosofia teve um 

desligamento do método da modernidade. Na França, no século XX, alguns 

filósofos apresentaram suas teorias por meio de romances, mostrando um 

interesse mais aprofundado entre os leitores. Depois de Platão, a filosofia 

não tinha tantos trabalhos de forma literária. Mas, na contemporaneidade, 

aderiu a esse recurso, como forma de fazer filosofia. Sartre, Albert Camus, 

Nietzsche, entre outros, foram importantíssimos para esse desenvolvi-

mento. Portanto, o objetivo desse trabalho é mostrar a importância de 

mailto:lucas.rodrigues.pereira@aluno.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 97 -

novos caminhos que liga a filosofia à literatura, no sentido de expor formas 

de atingir questões filosóficas através da literatura. Isso se fará por meio 

de pesquisas bibliográficas e qualitativas acerca das obras do pensador e 

escritor franco-argelino, Albert Camus, que escreveu, dentre outros livros, 

o romance “O estrangeiro” (1942) e o ensaio filosófico “Mito de Sísifo” 

(1942), que apresentam suas habilidades com a escrita, e tratamento com 

diversas temáticas trabalhadas no campo da filosofia. O filósofo também 

tem sua marca registrada no meio intelectual por seu talento de expor sua 

filosofia por meio de romances, contos, e até mesmo por meio do teatro. 

Mesmo com todo conteúdo filosófico que carrega em sua bagagem, Camus 

é tratado como apenas um romancista, por alguns críticos. Suas obras, 

entretanto, tem um peso filosófico gigante, mesmo sendo escrita de forma 

literária, como pode ser visto por meio do absurdismo apresentado em suas 

obras, divididas entre romances consolidados na carreira do escritor. “O 

estrangeiro”, por exemplo, que apresenta a descrição de um personagem 

totalmente diferente de determinados padrões sociais, faz o leitor ques-

tionar porque ele adota um comportamento peculiar e, assim, demonstra 

a um processo filosófico profundo e existencial. Os resultados atribuídos 

à pesquisa é a importância e a contribuição da literatura para a filosofia. As 

duas não estão em campos separados, pelo contrário, fazem uma grande 

união. A literatura abre uma brecha para a produção filosófica mais ampla, 

abrindo um vasto mundo de possibilidades com o contato filosófico. Com 

essa abertura, a limitação filosófica é deixada de lado e, com o crescimento 

dessa união, percebe-se que a filosofia está presente em toda sociedade, 

em todas as classes. A literatura tem um poder gigantesco na acessibili-

dade da imaginação. Além disso, ela apresenta vivências sociais que podem 

mostrar a desigualdade social de uma região; uma amostra de um governo 

totalitário que controla a vida e aspectos existenciais dos indivíduos ou, até 

mesmo, uma demonstração dos devaneios mais profundos da existência. 

Portanto, a pesquisa expõe a literatura como uma ferramenta importante 

para a exposição de um pensamento filosófico e formativo social. Com essa 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 98 -

acessibilidade, abre-se espaço para mais pessoas estudarem e praticarem 

esse saber humano tão importante e fundamental.

Palavras-chave: Literatura; Filosofia; Linguagem.

REFERÊNCIAS

CAMUS, Albert. O Estrangeiro (Edição de Bolso). Best Seller, 5 julho 2010.

CAMUS, Albert. O Mito de Sísifo. Rio de Janeiro: Record, 2018.

NETO, José Belizario; NETO, Manoel Messias Belisario; DE OLIVEIRA FARIAS, 

Ismael Newton. ENSINO DE FILOSOFIA, LITERATURA DE CORDEL E TEATRO 

DE RUA: “TRÍADE” PARA UMA PRÁXIS FILOSÓFICO-EDUCACIONAL. 

PRISMA-Revista de Filosofia, v. 2, n. 2, p. 57-77, 2020.

SARTRE, Jean-Paul. Entre Quatro Paredes. Editora Record, 2006.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 99 -

A APLICABILIDADE DA MATEMÁTICA NA REALIDADE 
FÍSICA NO DISCORSI DE GALILEU GALILEI

Márcio Correia dos Santos
E-mail: marciocorreiasantos@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Galileu Galilei (1564-1642), astrônomo, filósofo e matemático italiano, 

publicou em 1638 a sua última obra, intitulada de Discursos e Demonstrações 

Matemática Sobre Duas Novas Ciências (Discorsi), na qual aprofundou seus 

estudos sobre a mecânica que tinha desenvolvido na década de 1590. Nesta 

obra, Galileu apresenta a lei da queda dos corpos em dois momentos: na 

Primeira Jornada, na discussão acerca dos móveis em queda no vácuo; e 

na Terceira Jornada, na discussão acerca da proporção da quantidade de 

movimento dos móveis em queda, ou seja, sua aceleração. A referida obra 

é conhecida como aquela em que Galileu atingiu o ápice da sua física-ma-

temática, apresentando demonstrações geométricas que correspondem 

às propriedades dos fenômenos físicos. Isto, então, implica a relação entre 

a matemática e a realidade, mais especificamente, em como devemos apli-

car a matemática na realidade, um dos problemas centrais da Filosofia da 

Matemática discutidos até nossos dias. No entanto, a concepção de que não 

devemos aplicar a matemática na física precede Galileu por 19 séculos e 

remonta à Aristóteles. Para o estagirita, o físico se diferencia do matemático 

porque este trata a natureza através de entes matemáticos, enquanto aquele 

trata a natureza através de seus próprios constituintes que definem o corpo 

natural, tal como a substância e seus acidentes, ao movimento e a matéria 

e forma. Na Física, Aristóteles afirma que o físico estuda a Terra ou a Lua, 

“também o matemático se ocupa desses itens, mas não enquanto cada um 

é limite de corpo natural; tampouco estuda os atributos enquanto sucedem 

aos corpos naturais tomados nessa qualidade; por isso, o matemático os 

mailto:marciocorreiasantos@servidor.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 100 -

separa: pelo pensamento, tais itens são separáveis do movimento, e isso 

não faz nenhuma diferença, tampouco surge algo falso quando eles os 

separam. (ARISTÓTELES, Física, 193b 22, 2009, p. 46). Não há nada de 

errado na tarefa do matemático, ele apenas apreende a natureza de modo 

diferente que o físico faz. Deste modo, nosso estudo pretende entender 

como Galileu uniu, sob um mesmo método, duas ciências que tradicio-

nalmente eram distintas entre si. Na Terceira Jornada do Discorsi Galileu 

define o movimento naturalmente acelerado dos graves como “aquele que, 

partindo do repouso, adquire em tempos iguais momentos iguais de velo-

cidade” (GALILEI, 1988, p.133), Simplício (personagem que representa a 

tradição aristotélica) aceita a definição deste movimento, mas afirma que 

seria oportuno apresentar um experimento que concordaria com a definição 

apresentada. Salviati (personagem que representa o próprio Galileu) diante 

do pedido de Simplício, afirma que “é assim que convém proceder nas ciências, 

que aplicam as demonstrações matemáticas aos fenômenos naturais, como se 

observa no caso da perspectiva, da astronomia, da mecânica, da música e de 

outras, as quais confirmam com experiências sensatas, seus princípios, que são 

os fundamentos de toda a estrutura ulterior” (Ibidem, p.139). O experimento 

apresentado é o do plano inclinado, em que eleva-se uma das extremidades 

do plano em diferentes graus para deixar rolar diferentes esferas de dife-

rentes pesos e observar e registrar a trajetória e a distância em que cada 

uma dessas esferas percorre. No entanto, quando “aplicamos” a definição 

matemática do movimento acelerado na realidade física através do expe-

rimento do plano inclinado, percebemos uma distinção no resultado dos 

cálculos. Galileu registrou estas diferenças em um rascunho, hoje intitulado 

de Fólio 116v. Isto acontece porque a matéria contém acidentes e irregu-

laridades que impedem uma fidedigna conciliação entre o cálculo teórico 

e o resultado empírico. Tais irregularidades não fazem que a matéria seja 

considerada imperfeita (esta problemática é tratada na Primeira Jornada da 

obra), apenas demonstram que, de fato, os impedimentos da matéria devem 

ser considerados na hora de fazer as contas para evitar tais problemas, ou 

seja, o que para Aristóteles era motivo de considerarmos a não aplicabilidade 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 101 -

da matemática na física (pois a matemática abstrata é exata, enquanto a 

matéria não, sendo inexata por causa das irregularidades que apresenta 

por estar sujeita à capacidade de movimento e de mudança), para Galileu 

esta distinção é aparente, pois demonstra que o erro está no calculador, e 

não na natureza. Por este motivo a famosa passagem do parágrafo 6 de O 

Ensaiador (1623) enaltece a natureza dotada de uma estrutura matemá-

tica. Galileu afirma: “A filosofia encontra-se escrita neste grande livro que 

continuadamente se abre perante nossos olhos (isto é, o universo), que não 

se pode compreender antes de entender a língua e conhecer os caracteres 

com os quais está escrito. Ele está escrito em língua matemática, os carac-

teres são triângulos, circunferências e outras figuras geométricas, sem 

cujos meios é impossível entender humanamente as palavras; sem eles nós 

vagamos perdidos dentro de um obscuro labirinto” (GALILEI, 1978, p. 119). 

Diante disto, sendo a natureza essencialmente matemática, Galileu afirma 

no Diálogo (1632) “Sempre que em concreto aplicais uma esfera material a 

um plano material, aplicais uma esfera não perfeita a um plano não perfeito; 

e estes dizeis que não se tocam em um ponto. Mas eu vos digo que também 

em abstrato uma esfera imaterial, que não seja uma esfera perfeita, pode 

tocar um plano imaterial, que não seja um plano perfeito, não em um ponto, 

mas como parte de sua superfície; de modo que até aqui o que acontece 

em concreto, acontece do mesmo modo em abstrato: e seria uma grande 

novidade que os cálculos e os saldos efetuados com números abstratos 

não correspondessem, depois, em concreto, às moedas de ouro e a prata 

e às mercadorias. Mas, Sr. Simplício, sabeis o que acontece? Assim como, 

para querer que os cálculos correspondam aos açucares, às sedas e às lãs 

é necessário que o contador leve em conta a tara das caixas, embrulhos e 

outras embalagens, assim também, quando o filósofo geômetra quer reco-

nhecer em concreto os efeitos demonstrados em abstrato, é necessário que 

desconte os impedimentos da matéria; pois, se souber fazer isso, assegu-

ro-vos que as coisas se corresponderão de modo não menos ajustado que 

os cálculos aritméticos. Os erros, portanto, não residem nem em abstrato 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 102 -

nem no concreto, nem na geometria ou na física, mas no calculador que não 

sabe fazer bem as contas” (GALILEI, 2011, p. 287)

Palavras-chave: Galileu Galilei; Discursos; Física; Matemática; Aplicabilidade.

REFERÊNCIAS

ARISTÓTELES, Física. Trad. Lucas Angioni, Editora da Unicamp, Campinas, 2009.

GALILEI, G. Diálogo sobre os dois máximos sistemas do mundo ptolomaico e 

copernicano. Tradução, introdução e notas: Pablo Rubén Mariconda. Editora 

34. São Paulo, 2011.

__________. Duas Novas Ciências (incluindo: Da força de percussão). Introdução 

de Pablo R. Mariconda. Tradução e notas de Letizio Mariconda e Pablo R. 

Mariconda, Nova Stella Editorial, São Paulo, SP, 1988.

__________. O Ensaiador. Tradução e notas de Helda Barraco. Coleção “Os 

Pensadores” Abril Cultural, 2ª edição, São Paulo, 1978.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 103 -

FORMAS E PERFORMANCE DE GÊNERO: UM DIÁLOGO 
COM A FILÓSOFA JUDITH BUTLER

Maria Das Graças Pereira Ribeiro
E-mail: maria.gracas.ribeiro@aluno.uepb.edu.br

Universidades Estadual da Paraíba

O presente trabalho reflete sobre a performance dos gêneros e a perpetua-

ção dos papéis de gênero na sociedade. Para desenvolver essa problemática, 

dialogamos com a obra Problemas de Gênero: Feminismo e Subversão da 

Identidade (2018) da filósofa Judith Butler. A partir da análise bibliográfica, 

nosso objetivo é discutir como os papéis agem socialmente, dando ênfase 

à reprodução da binariedade e ao contrato heterossexual como a única 

forma de construção de afetos. É de grande importância discutirmos sobre 

a performance de gênero, pois nascer homem ou mulher segundo a Butler 

não determina a forma que devemos nos comportar, mas apreendemos a 

partir dos costumes já estabelecidos como devemos nos comportar para 

que assim sejamos aceitos e passemos a integrar a sociedade. No artigo Atos 

performáticos e a formação dos gêneros: um ensaio sobre fenomenologia e teoria 

feminista, Butler sugere que o corpo não é uma materialidade fixa em sua 

própria imagem, mas algo que carrega múltiplos significados e possibilidades 

existenciais. Sendo assim, as pessoas não são simplesmente os seus corpos 

dados, mas aquilo que fazem dos seus corpos ao longo da história. Seguindo 

a distinção entre ser e fazer como algo fundamental na performatização, 

podemos citar o filme Madame Satã. A partir deste, é possível analisar que 

a performance de gênero não é a mesma coisa que a identidade de gênero; 

são conceitos distintos. A performance de gênero é o que exteriorizamos 

perante a sociedade, que nem sempre corresponde à nossa verdade inte-

rior, enquanto a identidade de gênero é o que realmente somos. Ambas são 

construídas socialmente. Em Madame Satã, há uma ruptura do que seria 

mailto:maria.gracas.ribeiro@aluno.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 104 -

considerado ‘correto’ ao performar um gênero, evidenciando a natureza 

teatral e cinematográfica, pois transgride o que se espera de nosso papel 

de gênero. Tanto em nossa vida pública quanto privada, performamos o 

gênero, e o privado adquire uma dimensão política, pois inúmeras vezes 

aquilo que sentimos não é apenas individual, mas coletivo. A partir disso, 

podemos entender o gênero como uma construção social e não como uma 

essência individual. Tendo em vista que todo corpo é histórico, que carrega 

em si a possibilidade de torna-se, o que Madame Satã mostra é que o ser não 

é um fato natural que seja atrelado apenas ao biológico, mas é algo muito 

maior que isso. O processo de tornar-se mulher é uma construção histórica, 

não um dado predisposto. Com as normas impostas ao gênero feminino, 

instaurou-se a ideia de um sexo natural ou de uma mulher autêntica, como 

se certos atributos fossem inerentes aos corpos. Tal perspectiva perpetua a 

idealização das configurações naturais do corpo, segmentando-o em sexos 

que se relacionam de maneira binária, como se essa divisão fosse intrínseca 

e naturalmente predefinida nos corpos. Ao aprofundar a análise da per-

formance de gênero, podemos discernir que, assim como o gênero é uma 

repetição estilizada de atos, também há uma reprodução da binariedade e 

do contrato heterossexual como a única matriz legítima para a construção 

de afetos. Com a personagem da Madame Satã, incluímos a desconstrução 

dos estereótipos e a edificação de múltiplas formas de afetividade, trans-

cendendo, dessa maneira, a heteronormatividade hegemônica. Os costumes 

sociais e culturais determinaram o que é considerado certo ou errado e quais 

afetos são legítimos. Ao debatermos as construções de afetos, é importante 

ressaltar que os afetos fora do contrato heterossexual não são considerados 

dignos de respeito, pois socialmente acredita-se que não envolvem afeto 

verdadeiro, mas apenas libertinagem. Portanto, é fundamental humanizar 

os afetos homoafetivos, segundo Butler os atos que performamos ou que 

fazemos, de certa maneira, são atos que existem desde antes de nós exis-

tirmos. Sendo assim, o gênero é um ato que tem sido ensaiado como um 

roteiro que existe apesar dos atores que o interpretam. Visto isso, nossa 

proposta política e filosófica foi refletir sobre as rupturas possíveis a partir 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 105 -

da performance de gênero, justificando-se pelo pressuposto de que nos 

tornamos mulheres ao construir nossa subjetividade. É crucial reconhecer 

que mulheres negras e brancas constroem essa subjetividade de maneiras 

distintas, devido aos estereótipos e à violência específica enfrentada pelas 

mulheres negras. A partir da ruptura com essas imposições, podemos ocu-

par espaços que nos são tradicionalmente negados e desempenhar papéis 

que vão além da servidão e submissão. Como resultado, aprendemos que 

a construção social atribuída pela sociedade patriarcal e masculina coloca 

as mulheres em um patamar de submissão ao homem heteronormativo e 

à hierarquia familiar tipicamente ocidental. Essa construção social impõe 

aos corpos uma posição de subordinação e inferioridade na hierarquia his-

toricamente construída. Nossa análise visa romper com essas imposições, 

promovendo um debate em prol de uma maior ocupação de espaços físicos 

e da construção de novas subjetividades.

Palavras-chave: Butler; Madame Satã; Performance.

REFERÊNCIAS

BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: Feminismo e Subversão da Identidade. 

Tradução de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018.

MADAME SATÃ. Direção: Karim Aïnouz. Roteiro: Karim Aïnouz, Marcelo 

Gomes, Sérgio Machado. Produção: Dezenove Som e Imagens. Distribuição: 

Riofilme. Brasil, 2002. Filme (90 min.).



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 106 -

SIGMUND FREUD E A RELIGIÃO COMO NEUROSE 
E SEUS MALEFÍCIOS E BENEFÍCIOS PARA A 
MODERNIDADE

Maria Monteiro de Oliveira
E-mail: maria.monteiro.oliveira@aluno.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Sigmund Freud, médico e fundador da psicanálise (1856-1939) veio de 

uma família religiosa judia, porém ao longo de sua vida se tornou ateu. 

Freud aborda em suas obras as religiões monoteístas, entre elas judaísmo 

e o cristianismo, em que ele faz analogia de um Deus perfeito à figura de 

um pai. O autor entende que o religioso possui a sensação de onipotência, 

pois na infância se tem a ilusão de que tudo se pode, suas necessidades são 

atendidas e isso gera a sensação de poder, porém em algum momento se 

tem o entendimento de que não se pode tudo, a criança possuía apenas a 

ilusão e a fantasia de que tinha poder. Com isso, o sentimento de segurança 

é canalizado para a religião que leva o indivíduo à busca de proteção paterna. 

O indivíduo vê em Deus o pai perfeito, Freud não acreditava em um Deus, 

ele acreditava que o próprio homem criou a Deus para fechar lacunas. 

Segundo o autor, o indivíduo tem o desejo de pai ideal, e isso o fez criar um, 

perfeito, puro e bondoso. A isso ele chama de complexo de Édipo. Freud 

dedicou grande parte de seus estudos a investigar as neuroses religiosas, 

fenômenos que ele observava como manifestações de crenças religiosas. 

Freud via a neurose religiosa como um conflito entre impulsos e desejos 

internos e regras sociais, resultando em angústia e compulsões. O autor 

argumentava que, ao impor ideias de perfeição, desencadeou-se neuroses. 

Porém o autor ao longo de seus estudos observa que a religião desempenha 

papéis importantes na vida dos sujeitos. Em 1927 Freud cita em “O futuro 

de uma ilusão”: “A religião dá ao homem o sentimento de segurança moral 

mailto:maria.monteiro.oliveira@aluno.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 107 -

e a convicção de que sua vida tem um significado que transcende o tempo. 

Ela lhe ensina que ele não está sozinho, mas é membro de um todo, em cujos 

poderosos braços ele se sente protegido” (FREUD, 2010, p. 34). Segundo 

o autor, a religião como aqui já mencionado fornece ao sujeito sentido à 

vida e conforto emocional fazendo com que o sujeito tenha sensação de 

pertencimento, autoestima e segurança. A religião sempre foi motivo de 

inquietação a Freud, suas obras estão repletas de relatos religiosos, obras 

essas que serviram de base para a preparação deste trabalho. Ao longo de 

sua trajetória Freud também evidenciou alguns malefícios trazidos pela 

religião. Freud em “O futuro de uma ilusão” cita: “A religião, ao prometer 

a felicidade após a morte, desvia o homem das tentativas de conquistar a 

felicidade real aqui na Terra, desencorajando-o a fazer uso pleno de suas 

faculdades intelectuais e forças físicas” (Freud, 2010, p. 57). A religião faz 

com que o indivíduo permaneça em uma eterna ilusão, vivendo sempre à 

espera de um futuro melhor. Diante da espera o sujeito se vê angustiado 

ao se deparar com as questões morais impostas pela religião que se torna 

prejudicial e adoecedor, provocando desordem na psique que causa repres-

são e negação dos desejos do sujeito. Esses conflitos se manifestam através 

das neuroses: o indivíduo ao reprimir seus desejos e vontades em favor do 

pertencimento a comunidade religiosa, ignora o seu eu, reprimindo seus 

impulsos. Para Freud a Psicanálise ajudaria os indivíduos a resolverem seus 

conflitos, sendo assim alternativa à religião. 

Palavras-chave: Freud; Religião; Deus; Indivíduo. 

REFERÊNCIAS

FREUD, Sigmund. Freud (1912-1914) - Obras completas volume 11: Totem 

e tabu, Contribuição à história do movimento psicanalítico e outros textos. 

Editora Companhia das Letras, 2012.

FREUD, Sigmund. O futuro de uma ilusão. L&PM Editores, 2010.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 108 -

VER-COMO: PENSAR ENQUANTO VER RELAÇÕES E 
ASPECTOS

Marianne Sousa Barbosa
E-mail: mariannesbarbosa@yahoo.com.br. 

Secretaria de Estado da Educação – SEE.

José Nilton Conserva de Arruda
E-mail: niltonconserva@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba - UEPB).

O trabalho assume o propósito de apresentar como na segunda fase dos 

seus escritos, cuja obra principal é suas Investigações filosóficas, Wittgenstein 

argumenta que a filosofia deve se constituir num esforço para pautar uma 

visão sinóptica do uso das palavras, uma visão abrangente que ofereça 

diferentes e diversas perspectivas capazes de corresponder ao conjunto 

infinito dos jogos de linguagem possíveis, abarcando, até onde for possível, 

os diferentes usos de uma palavra, as suas relações significativas de paren-

tesco, suas semelhanças de família. A análise e interpretação do texto de 

Wittgenstein, Investigações filosóficas, com foco na XI seção, cujo mote é uma 

consideração sobre dois empregos distintos da palavra ver, caracterizados 

pelo modo como olhamos indistintamente e quando atentamos para um 

aspecto significativo de uma mesma realidade, e assim de maneira sinóptica 

percebemos a identidade e a diferença. Essa reflexão assume um sentido 

completo quando a colocamos na moldura da obra tal como ele nos apresenta, 

como “esboço de paisagens”, “apenas um álbum”. Wittgenstein apresenta 

as suas anotações como um conjunto de rascunhos de paisagens. E essas 

paisagens são os percursos pelo seu próprio pensamento. Daí ele afirmar não 

poder escrever de maneira sistemática, ordenando as suas ideias em uma 

única direção. Por essa mesma razão, escrevia observações em parágrafos 

breves que admitem muito percursos. Isso parecia corresponder mais com 

mailto:mariannesbarbosa@yahoo.com.br
mailto:niltonconserva@servidor.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 109 -

o modo como o pensamento se manifesta. Focar na linguagem ordinária 

nos seus diferentes usos, tal como é efetivamente empregada no cotidiano, 

múltiplos jogos de linguagem com suas regras próprias, irredutíveis umas às 

outras. Procurar as relações, as ligações, os aspectos intermediários entre 

os diferentes usos de uma palavra. Buscar um modo de ver as coisas que 

rompa a barreira do reducionismo. No contexto dessa argumentação que 

objetiva constituir uma compreensão sinóptica da semântica, o ver-como é 

apresentado como um modo de ver que é ao mesmo temo uma maneira de 

pensar, de compreender, de ver relações, e vemos relações como vemos 

aspectos. Para rompermos com a compreensão tradicional de pensar e com-

preender, as Investigações filosóficas postula uma complexa maneira de ver 

que se distingue de ver um mero objeto físico. Como mote para a reflexão 

a ser desenvolvida, Wittgenstein propõe a observação da figura – o pato/

coelho – pois ela nos coloca dentro da problemática do ver aspectos. Ver 

a imagem, em duas visadas distintas, como a cabeça de um pato ou de um 

coelho. Daí ele se interrogar se o ver-como será uma maneira de pensar, 

implica ver e pensar ao mesmo tempo? Ver como coelho o que anterior-

mente tinha sido visto como pato resulta de uma nova percepção? Mas a 

percepção muda? Não percebemos o mesmo em cada caso? O que muda 

não é o que fazemos com o que vemos, embora isso que fazemos esteja já 

implícito no ver-como? Ainda que a nossa percepção possa ter mudado, não 

se registra que tenha ocorrido qualquer modificação no objeto percebido, 

ou que o objeto observado tenha determinado, por si só, totalmente o que 

se vê. Fica patente que, o que quer que gere essa mudança de percepção, 

não decorre apenas de uma imposição do objeto, mas também do sujeito 

perceptual. Wittgenstein pensava que ver-como superava a mera percepção 

e que, por esse motivo, podia ser proposto como uma maneira de pensar. 

Essa compreensão é refinada quando se estabelece uma distinção entre 

o “comunicado da percepção” e a “exclamação da percepção”. Aquele que 

responde a uma pergunta sobre aquilo que está vendo, responde com um 

comunicado afirmativo sobre o objeto que cai na sua percepção, não precisa 

pensar nele, mas quem traduz na linguagem, num modo de exclamação, 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 110 -

sobre uma percepção visual, pensa no objeto percebido. O que se está 

problematizando aqui é a tendência para se tomar palavras sem considerar 

o jogo de linguagem do qual está ela participando. Isso conduz a problemas 

insolúveis. Assim, ele indicou que ver algo de um modo e não de outro é uma 

questão de organização. Esse ver aspectos é um ver que é, além disso, um 

organizar, um ver que está consciente de sua capacidade de organizar, pois, 

no fundo, organizamos tudo o que vemos, só que na maior parte das vezes 

não temos consciência disso. A incapacidade para ver aspectos era uma das 

incapacidades atribuídas aos filósofos: ver as coisas de uma perspectiva 

unívoca, que cega para outros aspectos.

Palavras-chave: Jogo de linguagem; Pensamento; Significado; Ver-como.

REFERÊNCIAS

GLOCK, Hans- Johann. Dicionário Wittgenstein. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Editor, 1998.

MATTHEWS, E. Mente – conceitos-chave em filosofia. Porto Alegre: Artmed, 

2007.

MEDINA, J. Linguagem – conceitos-chave em filosofia. São Paulo: Artmed, 

2007.

WITTGENSTEIN, L. Investigações filosóficas. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 

(Coleção Os Pensadores).



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 111 -

SIMONE WEIL E A LEITURA DA ILÍADA COMO POEMA 
DA FORÇA

Matheus Salusto da Silva
E-mail: matheus.salusto@aluno.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Maria Simone Marinho Nogueira11

E-mail: marianogueira@servidor.uepb.edu.br
Universidade Estadual da Paraíba

Nessa comunicação buscou-se refletir sobre o pensamento de Simone Weil 

em seu texto A Ilíada ou o poema da força (1940). O objetivo foi mostrar a 

relevância do pensamento weiliano no campo filosófico, mesmo quando 

aborda um texto literário, unindo as duas áreas do saber, neste caso, por 

meio da sua concepção de força. Inicialmente, foi feita uma breve apresen-

tação da autora e sua obra, no intuito não só de torná-la conhecida, como 

também de melhor situá-la em seu contexto histórico e no enciclopedismo 

de seus textos. Posteriormente, abordou-se como a filósofa discorre sobre 

a força, tomando-a como a personagem principal da epopeia homérica e 

como esta força, manejada pelos homens, acaba submetendo a todos, trans-

formando-os em coisa. Por fim, foi analisada a relação desse pensamento 

com as questões filosóficas abordadas na contemporaneidade da autora, 

assim como o diálogo com a atualidade. A metodologia utilizada consistiu 

na análise crítica-reflexiva do texto A Ilíada ou o poema da força de Simone 

Weil, sendo utilizada a tradução e comentários realizados por Eclésia Bosi, 

bem como outras referências secundárias. Simone Weil nasceu em Paris no 

ano de 1909, era de uma família judaica não praticante, e por isso, talvez, 

11	 Bolsista de Produtividade em Pesquisa da UEPB, Edital PRPGP nº 03/2024, Processo SUAP 

55001.001516.2024-39.

mailto:matheus.salusto@aluno.uepb.edu.br
mailto:marianogueira@servidor.uepb.edu.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 112 -

apresentasse uma religiosidade bastante aberta ao que se denominaria 

posteriormente de diálogo inter-religioso, mesmo com grande paixão pelo 

Cristianismo. Teve acesso a uma excelente educação cultural e acadêmica, 

não sendo à toa o fato de, aos 12 anos de idade, ler as obras de Platão (428 

- 348 a.C.) em grego e recitar poemas de poetas e dramaturgos renomados, 

como Jean Racine (1639 - 1699). Além disso, foi professora de filosofia e 

grego, pensadora política, mística e militante de esquerda, entretanto, era 

bastante lúcida para criticar a própria esquerda quando assim sentia que 

era necessário. Analisou de forma prática e intensiva a causa da classe 

operária e a opressão social, chegando ao ponto de trabalhar em fábricas 

na linha de montagem. Em 1942 é encontrada inconsciente em seu quarto 

e levada ao hospital, lá foi diagnosticada com tuberculose e sérias lesões 

nos pulmões, entretanto, se recusa a fazer o pneumotórax e a se alimentar, 

afirmando que a comida deveria ser poupada para as crianças vítimas da 

guerra. Desse modo, seu quadro clínico se agrava e Simone Weil morre 

de forma precoce aos 34 anos de idade no ano de 1943. Segundo ela, há 

vários poemas gregos muito belos que são próximos de nossa realidade. 

Mesmo assim, são lidos apenas por estudiosos nas suas áreas de atuação. 

No entanto, se todos tivessem acesso ao conteúdo que cada verso contém, 

essas obras seriam comoventes aos mais comuns dos seres humanos, aos 

mais leigos. Pensando nisso, a filósofa decide escrever textos que descrevam 

de forma adaptada o conteúdo das tragédias gregas, tornando-as acessíveis 

a todas as pessoas, aos operários e operárias das fábricas, afirmando que 

estas, uma vez tendo acesso a essas leituras, se identificariam com o con-

teúdo ali explícito, ainda de forma mais intensa do que um estudioso que 

o destrincha dentro de quatro paredes, pois a classe trabalhadora sente 

na prática do dia a dia a tragédia, a labuta, o sofrer que transpassa suas 

almas. O que chama atenção em Weil é justamente esse olhar minucioso 

e particular que a filósofa carrega consigo a respeito do gênio grego em 

parentesco com os contextos sociais de sua contemporaneidade. Em seu 

texto A Ilíada ou o Poema da força, que foi publicado em 1940, três anos antes 

de sua morte, a autora apresenta uma leitura da epopeia homérica fora da 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 113 -

habitual, divergindo de qualquer interpretação feita antes. A maioria das 

interpretações a respeito da Ilíada traz Aquiles e sua fúria como persona-

gem principal. Ao contrário, para Simone Weil, o personagem principal da 

epopeia não é nenhum homem, e sim a força que a todos subalterniza. Essa 

força avassaladora destroça tudo que está presente durante toda a Ilíada, 

e está sempre relacionada com a morte, ela domina a alma dos homens. 

Dessa forma, a autora classifica a morte em duas formas: a primeira é uma 

morte que mata, é sumária, grosseira e breve; já a segunda é a morte que 

não mata imediatamente. O que seria pior do que morrer? Ela transforma o 

homem em pedra, em coisa, em um ser insensível e frio, e vai se agarrando 

a ele até o fim de sua vida. O que seria do homem sem sua sensibilidade? A 

força move, arrasta e manipula. Não difere vencidos de vencedores, todos 

não passam de meros instrumentos de seu uso, condicionados a agir em 

função dela, tanto Aquiles quanto Heitor foram dominados por essa força 

destruidora. Aquele que pensa a possuir não passa de um ser em estado 

de embriaguez, com uma pura ilusão de posse que ludibria os homens que 

almejam ser agraciados por ela. Os homens na guerra pedem força para 

matar... Mal sabem eles que a morte já está presente, e que a guerra está 

matando a todos. O que é da vida de Aquiles depois que ele tenta ultrajar 

o corpo de Heitor? Só lhe resta esperar a morte sumária, pois em coisa 

já foi transformado. Sendo assim, a guerra não dá o direito de parar para 

refletir como se deve, pois os guerreiros estão sempre em ânsia, movidos 

pela força. O próprio Aquiles só irá parar de fato depois de vingar a morte 

de Pátroclo e quando Príamo vai ao seu encontro, pois o peleida vê o velho 

rei de Tróia de joelho aos seus pés, e isso lhe remete a uma lembrança de 

seu pai, fazendo-o atender ao pedido de Príamo. Como se pode viver em 

guerra, se não existe vida na guerra? O que existe é matar para não morrer, 

destruir para não ser destruído, transformar o outro em coisa para não ser 

transformado em coisa por ele... No fim, os homens movem-se apenas como 

marionetes conduzidas pelas mãos frias da força.

Palavras-chave: Simone Weil; Ilíada; Força; Guerra.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 114 -

REFERÊNCIAS

BOSI, Ecléa. Simone Weil. In: Simone Weil. A condição operária e outros 

estudos sobre a opressão. Seleção e apresentação de Ecléa Bosi. Tradução de 

Therezinha Langlada. 2 ed. revista. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996, p. 21-73.

NOGUEIRA, Maria Simone Marinho. Filosofia e espiritualidade em Simone 

Weil à luz da miséria humana. AUFKLÄRUNG: REVISTA DE FILOSOFIA, v. 

7, p. 147-160, 2020.

NOGUEIRA, Maria Simone Marinho. Aniquilamento e descriação: uma aproxi-

mação entre Marguerite Porete e Simone Weil. TRANS/FORM/AÇÃO (UNESP. 

MARÍLIA. ON LINE), v. 42, p. 193-216, 2019.

WEIL, Simone. A Ilíada ou o Poema da Força. In: Simone Weil. A condição 

operária e outros estudos sobre a opressão. Seleção e apresentação de Ecléa 

Bosi. Tradução de Therezinha Langlada. 2 ed. revista. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1996, p. 379-407.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 115 -

AS HABILIDADES COGNITIVAS E SENSÓRIO-
MOTORAS DOS BEBÊS HUMANOS E PRIMATAS NÃO-
HUMANOS

Thiago Andrade
E-mail: Thiago.andradeoliveira@ufpe.br

Universidade Federal de Pernambuco

O objetivo desta pesquisa consiste em defender a tese de que as habilidades 

cognitivas de bebês humanos e primatas não-humanos são corporificadas à 

ação e ao ambiente. Além disso, defendemos que os Primatas Não-humanos 

são Corpos Linguísticos. Nessa perspectiva, as habilidades de conceitualizar, 

reconhecer, distinguir objetos, bem como atenção conjunta dependem de 

padrões sensório-motores e ambientais. (Di Paolo et al, 2018; Barrett, 

2011; Tooley et al, 2021). Os Corpo Linguístico são organismos que com-

preendem enunciados (utterances) a partir de gestos corporais. Os seres 

humanos adultos utilizam gestos corporais pedindo que façam silêncio 

na Biblioteca; Crianças autistas não-verbais compreendem enunciados 

(mesmo sem uma linguagem proposicional); Macacos-Vervet enunciam 

com chamados e gestos corporais para que o bando fuja de predadores 

terrestres ou aéreos; Chimpanzés enunciam com o corpo e vocalizações 

quando querem fazer novas amizades, sexo, demonstrar alegria ou tristeza 

(Andrews, 2020; De Waal, 2022). Portanto, os enunciados são mais do 

que sentenças simbólicas, abstratas, representacionais e proposicionais. 

Eles são materiais, corporais (gestuais), dinâmicas, ambientais e sociais. 

Assim, lançamos mão do conceito de Corpos Linguísticos, elaborado pelo 

Enativismo Linguístico (Di Paolo et al, 2018), para defender que: I) há uma 

dimensão corporal, material, dinâmico e social dos enunciados; II) os con-

ceitos são habilidades linguísticas compartilhadas publicamente; III) que as 

cognições de bebês humanos e primatas não-humanos são corporificadas, 

mailto:Thiago.andradeoliveira@ufpe.br


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 116 -

isto é, dependentes da ação e do ambiente; IV) que há uma continuidade 

entre a vida, a cognição e a linguagem; V) que crianças e adultos autistas 

não-verbais e primatas não- humanos são Corpos Linguísticos. Assim, os 

Corpos Linguísticos são organismos que produzem sentido interativamente. 

Portanto, a cognição e a linguagem são habilidades corporificadas na ação, no 

ambiente e no social (Di Paolo et al, 2018, 2017; Silva, 2021). As pesquisas 

filosóficas e científicas sobre a cognição têm trazido importantes debates 

na contemporaneidade, por exemplo, com os desdobramentos do beha-

viorismo, do cognitivismo e do enativismo. Houve avanços significativos na 

maneira como compreendemos a cognição humana e animal. De um lado, 

o behaviorismo negando as habilidades conceituais, reduzindo a cognição 

ao comportamento (Skinner, 2011). De outro lado, o cognitivismo supondo 

que a cognição é processo informacional, representacional e internos ao 

cérebro, mas independente do corpo físico, da ação e do ambiente (Fodor, 

1983; Chomsky, 2015). Contudo, Francisco Varela et al (2003) e Ezequiel 

Di Paolo et al (2018), com a abordagem enativista, procuram situar a cog-

nição em seus aspectos integrativos. Assim, a cognição e a linguagem não 

poderiam ser reduzidas ao comportamento, ao cérebro e à representação 

mental. Ela passa a ser vista a partir a experiência humana, do corpo, do 

ambiente, da ação e do social. Portanto, o corpo físico e o ambiente são 

condições necessárias para a compreensão dos processos cognitivos. Não 

obstante, apesar dos nítidos avanços em teorias filosóficas e científicas 

sobre a corporificação da cognição, bem como do desenvolvimento das 

pesquisas sobre os usos conceituais em cognições básicas, a hipótese de 

que bebês humanos e primatas não-humanos possuem habilidades de 

cognitivas corporificadas precisa ser melhor investigada e justificada. Esta 

pesquisa considera que a cognição tanto humana quanto animal não-hu-

mana pode ser melhor compreendida a partir da perspectiva filosófica 

enativa, isto é, corporificada à ação e ao ambiente. Assim, tais cognições 

seriam acopladas ao biológico, ao sensório-motor e ao social. Todavia, as 

pesquisas empíricas sobre as capacidades conceituais dos bebês humanos 

e primatas não-humanos, como exposto acima, especificamente com os 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 117 -

trabalhos de psicólogos cognitivos e do desenvolvimento como Michael 

Tomasello (2019, 2016), Sabina Pauen (2002), Osman Kingo (2008), aca-

bam negligenciando a importância do corpo físico e do ambiente, uma vez 

que os processos cognitivos seriam descorporificados, isto é, o corpo não 

compreendido como condição causal à cognição. Além do mais, o conceito 

de conceito que elaboram não define conceitos como habilidades, mas 

como representações mentais internas ao cérebro. Em poucas palavras: 

há uma forte dicotomia entre habilidades conceituais e sensório-motoras. 

Por fim, compreendemos que a filosofia é uma disciplina importante para 

(re)formular e (re) avaliar teorias e pesquisas científicas, sobretudo, quando 

tais teorias e pesquisas não são conceitualmente robustas. Esta pesquisa 

tem como objetivo investigar as pesquisas sobre as habilidades cognitivas 

e sensório-motoras de bebês humanos e primatas não-humanos do ponto 

de vista corporificado. Além do mais, considero que a abordagem enativa 

seja crucial para desenvolver e alcançar tal objetivo. Portanto, esta pesquisa 

pretende, na perspectiva filosófica, investigar a influência dos aspectos 

corporais, sensório-motores e ambientais para a cognição de bebês e pri-

matas não-humanos, mas com diálogo com as ciências cognitivas, como a 

psicologia cognitiva, do desenvolvimento e a primatologia. Esta pesquisa 

conta com duas etapas. A primeira etapa, consiste em reunir, ler e investi-

gar as pesquisas filosóficas e científicas sobre as Habilidades Cognitivas e 

Sensório-motoras de Primatas Humanos e Não-Humanos, como De Waal 

2022; Tomasello, 2016, 2019; Barrett, 2011; Setchell, 2019, entre outras. 

No segundo momento, iremos avaliar qualitativamente as pesquisas sobre 

tais habilidades, questionando-as se foi levado em consideração o acopla-

mento entre corpo físico, ambiente e linguagem (Di Paolo et al, 2018, 2017; 

Varela et al, 2003; Rolla, 2021; Silva, 2021). O resultado inicial foi que os 

bebês humanos e primatas não-humanos são capazes de habilidades cog-

nitivas, como conceitualizar (categorizar), reconhecer, discriminar objetos 

(brinquedos, seio, mamadeira), comunicação inferencial, criar e utilizar 

ferramentas para caçar e comer (Tomasello, 2016, 2019; De Waal, 2022; 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 118 -

Call e Warren, 2022; Andrews, 2020; Thompson, 2000; Preutz; Bertolani, 

2007; Aguir et al, 2014).

Palavras-chave: Cognição Corporificada; Sensório-motor; Ambiente; Corpos 

Linguísticos.

AGRADECIMENTOS

Agradecemos ao Programa de Pós-graduação em Filosofia da UFPE 

pelo apoio institucional, aos integrantes do Núcleo de Pesquisa Consciência 

e Cognição UFPE/CNPq pelas discussões e à Capes pelo financiamento da 

pesquisa.

REFERÊNCIAS

ANDREWS, K. The Animal Mind: An Introduction to the Philosophy of Animal 

Cognition. Routledge, 2020.

AGUIAR, L. M. et al. Tool Use in Urban Populations of Capuchin Monkeys Sapajus 

spp. (Primates; Cebidae). Zoologia 31 (5): 516–519, October, 2014http://dx.

doi.org/10.1590/S1984-46702014000500012, 2014.

BARRETT, L. Beyond the Brain: How Body and Environment Shape Animal 

and Human Minds. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2011.

CALL, J; WARREN, E. Inferential Communication: Bridging the Gap between 

Intentional and Ostensive Communication in Non-human Primates. Front. 

Psychol, 14 January, doi:3389/fpsyg,2021.718251, 2022.

CHOMSKY, N. Novos Estruturas Sintáticas. Petrópolis; RJ: Editora Vozes, 

2015.

http://dx.doi.org/10.1590/S1984-
http://dx.doi.org/10.1590/S1984-
http://dx.doi.org/10.1590/S1984-


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 119 -

DE WAAL, F. Somos Inteligentes o Bastante para Saber quão Inteligentes 

são os Animais? Rio de Janeiro: Zahar, 2022.

DI Paolo, E; CUFFARI, E; DE JAEGHER, H. Linguistic Bodies: The Continuity 

Between Life and Language. MIT Press, 2018.

DI Paolo, E; BARANDIARAN, X; BUHRMANN, T. Sensoriomotor Life: An 

enactive Proposal. Oxford University Press, 2017.

FODOR, J. The Modularity of Mind. MIT Press, 1983.

KINGO, O. The Concept of Concepts: Perceptual and Conceptual Categorization 

in Infancy under Scrutiny. Journal of Anthropological psychology. No. 19, 2008; 

Department of Psychology, University Of Aarhus, 2008.

PAUEN, S. Evidence for Knowledge-based Category Discrimination in Infancy. 

Child Development, 73(4), 1016-1033, 2002.

PREUTZ, J; BERTOLONI, P. Savana Chimpanzees: Pan Troglodytes verus, 

Hunt with Tools. Current Biology, v 17, n5, p. 412-7, 200.

ROLLA, G. A Mente Enativa. Porto Alegre: Editora Fi, 2021a.

SETCHELL, J. Studyng Primates: How to Designer, Conduct and report 

Primatological Research. Cambridge University Press, 2019.

SILVA, M. Notes on the nature of logic: An enactivist proposal. O que nos faz 

pensar, Rio de Janeiro, v29, n.49, p. 38-56, jul, dez, 2021.

SKINNER, B.F. Sobre o Behaviorismo. São Paulo: Cultrix, 2011.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 120 -

TOOLEY, U et al. Environmental Influences on the Pace pf Brain Development. 

Perspectives, Vol 22. Jun, 2021.

TOMASELLO, M. Origens Culturais da Aquisição do Conhecimento Humano. 

São Paulo: Martins Fontes, 2019.

TOMASELLO, M. The Natural History of Human Thinking. Havard University 

Press, 2016. THOMPSON, R. K.R; ODEN, D. Categorical Perception and 

Conceptual Judgments by Nohuman Primates: The Paleological monkey and 

the analogical ape. Cognitve Science, v.24,p. 363-396, 2000..

VARELA, F; THOMPSON, E; ROSH, E. A Mente Incorporada: Ciências 

Cognitivas e Experiência Humana. Porto Alegre: Artmed Editora, 2003.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 121 -

A RELAÇÃO ENTRE O PARADOXO DE RUSSELL E O 
PROJETO LOGICISTA

Victor Pereira Gomes
E-mail: victorpereiragomes@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

O projeto logicista consiste na tentativa de reduzir a Matemática à Lógica. De 

acordo com Leon Horsten, no seu artigo de título Philosophy of Mathematics 

(2023), publicado na The Stanford Encyclopedia of Philosophy, a ideia de que 

a matemática é lógica disfarçada remonta a Leibniz. Entretanto, o programa 

logicista só veio a se desenvolver no século XIX, graças aos trabalhos de 

Dedekind e Peano – no que diz respeito a articulação dos princípios básicos 

das teorias matemáticas, assim como o trabalho de Frege – no tocante a 

descoberta dos princípios da lógica. É válido destacar que Frege dedicou boa 

parte de sua carreira a tentar demonstrar como a Matemática poderia ser 

reduzida à Lógica, tomando como ponto de partida a Aritmética de Peano. 

Segundo Horsten (2023), Frege, na obra The Foundations of Arithmetic 

(1960), originalmente publicada em 1884, conseguiu derivar os princípios 

da Aritmética de Segunda Ordem de Peano, tomando como base as leis 

básicas de um sistema lógico de segunda ordem. O que Frege não esperava 

era que um dos princípios lógicos no qual ele se baseou para desenvolver 

suas derivações acabou por não ser um princípio lógico. Tal princípio era 

a lei básica V de Frege, que afirma que dois conjuntos são idênticos se, e 

somente se, ambos são o mesmo conjunto (o conjunto dos Fs é idêntico ao 

conjunto dos Gs se, e somente se, os Fs são precisamente os Gs). 17 anos 

após a publicação de The Foundations of Arithmetic, isto é, no ano 1901, 

o filósofo, lógico e matemático britânico Bertrand Russell, ao estudar a 

obra de Frege, descobriu que a lei básica V de Frege era paradoxal. Além 

disso, Russell percebeu também que o mesmo paradoxo se aplica à Teoria 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 122 -

Ingênua dos Conjuntos de Cantor e argumentou que a teoria em questão 

permitia a criação de conjuntos que: 1) poderiam pertencer a si mesmos 

(como o conjunto de todos os conjuntos); 2) não poderiam pertencer a si 

mesmos (como o conjunto de todos os gatos). Isto posto, Russell observou 

que dentro da Teoria Ingênua dos Conjuntos de Cantor era possível criar 

um conjunto do seguinte tipo: seja Z o conjunto de todos os conjuntos que 

não são membros de si mesmos. Ao questionar se Z é um membro de si 

mesmo, Russell percebe que se Z é um membro de si mesmo, então, por 

definição, ele não deve ser um membro de si mesmo; de forma análoga, 

se Z não é um membro de si mesmo, então, por definição, ele deve ser um 

membro de si mesmo. De toda forma, Z é e não é um membro de si mesmo 

ao mesmo tempo, o que é contraditório, isto é, paradoxal. Tal paradoxo ficou 

conhecido como o paradoxo de Russell. Após enviar uma carta a Frege, em 

1902, informando da descoberta do paradoxo, Russell o publicou e o discutiu 

detalhadamente em seu livro de título The Principles of Mathematics (2010), 

originalmente publicado em 1903. Isto posto, de posse da descoberta do 

paradoxo de Russell e dado o contexto do projeto logicista, que objetivava 

reduzir toda a Matemática (partindo da Aritmética de Peano e da Teoria 

Ingênua dos Conjuntos de Cantor) a um sistema lógico e que teve como 

principais representantes figuras do calibre de Leibniz, Frege, Dedekind, 

Peano, Russell e Hilbert (para citar alguns), pode-se afirmar que a desco-

berta de tal paradoxo abalou o pensamento matemático da época e pôs em 

xeque o projeto logicista. Assim, de posse de tais fatos, pretende-se, com a 

presente comunicação, esclarecer a importância que o paradoxo de Russell 

teve no tocante ao “malogro” do projeto logicista.

Palavras-chave: Paradoxo de Russell; Frege; Teoria Ingênua dos Conjuntos; 

Aritmética de Peano; Logicismo.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 123 -

REFERÊNCIAS

FREGE, Gottlob. The Foundations of Arithmetic: A logico-mathematical 

enquiry into the concept of number. Translated by J. L. Austin. Second Revised 

Edition. New York: Harper Torchbooks, 1960.

HORSTEN, Leon. Philosophy of Mathematics. The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Winter 2023 Edition). Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.). 

Disponível em: <https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/

philosophy-mathematics/>.

RUSSELL, Bertrand. The Principles of Mathematics. London and New York: 

Routledge, 2010.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 124 -

CONSIDERAÇÕES SOBRE A LINGUAGEM NO 
PRIMEIRO E SEGUNDO WITTGENSTEIN

Victor Pereira Gomes
E-mail: victorpereiragomes@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Eugênia Ribeiro Teles
E-mail: eugeniateles@servidor.uepb.edu.br

Universidade Estadual da Paraíba

Ludwig Wittgenstein (1889 – 1951) foi um filósofo austríaco de grande 

influência no desenvolvimento da Filosofia Analítica no século XX. Embora 

tenha estudado Engenharia em Manchester, Wittgenstein, ao ler a obra 

The Principles of Mathematics, de Bertrand Russell, despertou interesse na 

Filosofia, interessando-se pelos problemas relativos aos fundamentos da 

Matemática. Por conta disso, mudou-se para Cambridge para estudar com o 

próprio Russell. Suas obras mais marcantes dentro da Filosofia da Linguagem 

são o Tractatus Logico-Philosophicus (Logisch-Philosophische Abhandlung), publi-

cada em 1921, e as Investigações Filosóficas (Philosophische Untersuchungen), 

publicada postumamente, em 1953. Nestas duas obras, Wittgenstein apre-

senta diferentes reflexões acerca da natureza da linguagem, do pensamento 

e do mundo. Isso posto, a presente comunicação objetiva: 1) apontar as 

principais diferenças entre os pensamentos de Wittgenstein, acerca da 

linguagem, expressos no Tractatus e nas Investigações; 2) mostrar como 

proposições pertinentes à linguagem literária, que no paradigma do Tractatus 

são consideradas absurdas ou vazias de sentido, são dotadas de sentido nas 

Investigações – esta análise será feita a partir da obra literária de Raduan 

Nassar intitulada Um Copo de Cólera, utilizando as noções de “significado 

como uso” e “jogos de linguagem”, presentes nas Investigações. No que con-

cerne ao ponto 1), o Tractatus Logico-Philosophicus é uma obra de Filosofia 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 125 -

da Linguagem onde a linguagem é utilizada para falar da própria linguagem 

até encontrar os seus próprios limites: através da delimitação do dizível, 

deverá revelar-se o que não pode ser expresso, mas apenas mostrado. 

Isto posto, é válido destacar que Wittgenstein não está tratando aqui da 

linguagem ordinária, usual, utilizada no dia-a-dia, mas sim da linguagem 

que constitui a imagem lógica do mundo, isto é, a linguagem expressa em 

proposições das ciências naturais. Assim, o principal intuito do Tractatus 

é traçar a diferença entre o que pode ser dito (o que pode ser dito clara-

mente) e o que apenas se deixa mostrar, isto é, coisas que não podem ser 

expressas em palavras (proposições das ciências naturais), que se fazem 

manifestas, que são místicas e que não dizem nada sobre o mundo. Ainda 

sobre a linguagem, Wittgenstein vai argumentar que existem três tipos de 

proposições, a saber, as vazias de sentido (sinnlos) – proposições da lógica 

que nada dizem sobre o mundo, as com sentido (sinnvoll) – proposições 

das ciências naturais, e as absurdas (unsinnig) – proposições da metafísica, 

da ética e da estética. Já nas Investigações Filosóficas, que também é uma 

obra de Filosofia da Linguagem, Wittgenstein está tratando da linguagem 

ordinária, usual, utilizada no dia-a-dia. De acordo com ele, o seu pensamento 

nas Investigações é completamente oposto ao seu pensamento expresso 

no Tractatus. Para o Wittgenstein das Investigações, o Tractatus apresenta 

uma teoria dogmática e platônica acerca da lógica e da linguagem. Isto 

posto, ele vai propor uma nova Filosofia da Linguagem focada nas noções 

de significado como uso e nos jogos de linguagem. Ao tratar o significado 

como uso, Wittgenstein defende que o significado de uma palavra é o seu 

uso na linguagem e, dessa forma, depende do contexto no qual a palavra 

é empregada: o significado não é algo absolutamente determinado antes 

de acontecer linguagem, pelo contrário, o significado está no uso, isto é, 

o significado de uma palavra é seu uso na linguagem. Isto posto, o que 

deve ser feito é concentrar-se no uso concreto da linguagem em situa-

ções específicas. Os jogos de linguagem, por sua vez, são introduzidos por 

Wittgenstein como funções linguísticas alternativas que, mediante seme-

lhanças e dessemelhanças, descrevem e mostram o uso das palavras num 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 126 -

contexto de instituições e de comportamentos humanos: a compreensão 

de uma palavra, portanto, está enraizada no contexto particular de um jogo 

de linguagem. Diante disso, pode-se dizer que a filosofia da linguagem do 

segundo Wittgenstein permite que proposições literárias sejam dotadas de 

sentido. Um exemplo é a linguagem utilizada para expressar as emoções na 

obra Um copo de cólera de Raduan Nassar, a qual apresenta uma narrativa 

permeada pela descrição de fortes emoções sentidas pelos personagens. 

Os arroubos emocionais começam quando o protagonista, dono de uma 

chácara, percebe que as saúvas cortaram a sua cerca viva. No decorrer 

na narrativa, o protagonista é contundente em narrar o que sente, mas, as 

suas emoções se apresentam ainda como um terreno sombrio que, muitas 

vezes, talvez por falta de autoconhecimento, ele não tem clareza de como 

elas atuam nele. Outrossim, as dificuldades que perpassam as emoções não 

terminam apenas em compreendê-las e reconhecê-las; elas vão mais além e 

englobam a própria linguagem através da qual tentamos expressá-las. Como 

podemos falar sobre o que muitas vezes nos parece inefável? Como encon-

trar sentido para o que muitas vezes nos parece sem sentido? Esse desafio 

de dizer o indizível, de dar sentido ao que aparentemente não tem sentido, 

de descrever o que muitas vezes parece transpor os limites da nossa com-

preensão é uma tarefa da linguagem literária. Na perspectiva do Tractatus as 

emoções não poderiam ser ditas, pois não são ditas claramente. Entretanto, 

a partir da concepção de jogos de linguagem e significado enquanto uso, 

percebe-se que as proposições usadas para descrever as emoções mostram 

que o protagonista faz uso de um jogo de linguagem específico. Utilizando-se 

de metáforas e analogias ele consegue se fazer compreender por aqueles 

que o escutam através da leitura. Ou seja, seus proferimentos, apesar de 

não serem literais, são dotados de sentido para o leitor. Portanto, pode-se 

dizer que a novela apresenta um jogo de linguagem das emoções que lhe 

é peculiar e que é compreensível à pessoa que lê, porque tanto o escritor 

como o leitor compartilham as regras de um jogo linguístico que permitem 

que as frases usadas para descrever os estados emocionais sejam escritas 

de forma não literal, não usual, mas dotadas de sentido, visto que os jogos 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 127 -

não implicam sistemas de regras estritos e definidos para todo e qualquer 

jogo de linguagem, mas apontam para a natureza convencional desse tipo 

de atividade humana.

Palavras-chave: Wittgenstein; Linguagem; Tractatus Logico-Philosophicus; 

Investigações Filosóficas; Um Copo de Cólera.

REFERÊNCIAS

NASSAR, Raduan. Um copo de cólera. In: Nassar, Raduan. Obra Completa. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2016.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Philosophical Investigations. Translated by G. E. 

M. Anscombe. 3. ed. Oxford: Basil Blackwell Ltd, 1958.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus. With an Introduction 

by Bertrand Russell, F.R.S. New York: Harcourt, Brace & Company, Inc., 1922.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 128 -

ZAZIE E PAGU NO METRÔ: A SINGULARIDADE 
FEMININA FORA DOS TRILHOS

Vitória Taísa Bertoldo de Oliveira
E-mail: vitorataisa17@gmail.com 
Universidade Estadual da Paraíba

A literatura se enlaça de modos distintos, seja em personagens, referên-

cias, temáticas, ambientações, dentre outros. É o caso das tão diferentes 

e tão parecidas Zazie e Pagu, personagens que tem distinção de nome, 

idade, personalidade e história, mas que estão ligadas por algo inesperado: 

o metrô de Paris. Raymond Queneau escreveu Zazie no metrô em 1958, 

narrando dois dias da vida de uma menina que vai conhecer Paris pela 

primeira vez acompanhada de seu tio Gabriel, tendo a oportunidade de 

realizar seu maior sonho: andar de metrô. Ela, porém, não contava com a 

greve metroviária. Já Adriana Armony narra duas realidades parisienses, 

a da personagem Adriana e a da figura histórica Pagu, da qual a primeira 

busca informações. Pagu no metrô (2022), fruto da pesquisa de doutorado 

de Armony, constrói uma dualidade entre a realidade e a ficção. Desse 

modo, pretende-se analisar de forma comparativa os dois romances, em 

específico as duas protagonistas femininas, a partir de uma metodologia 

comparativista de cunho interpretativista. As duas personagens contam 

com um contexto que as une: uma sociedade patriarcal e machista que faz 

o possível para inferiorizá-las, porém de forma falha. Ambas possuem per-

sonalidades fortes e não se submetem às imposições sociais. Nesse sentido, 

o feminismo e os trabalhos dele decorrentes, em suma, tem propiciado 

cada vez mais debates acerca da equidade de gênero, dentro ou fora da 

literatura. Esse modo de ler e interpretar literatura, objetiva desconstruir, 

pautando-se nas críticas literárias, a visão estigmatizada das mulheres, 

colocando-as então enquanto protagonistas ativas do processo literário. 

mailto:vitorataisa17@gmail.com


 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 129 -

Com uma escrita singular, Queneau (2009) contextualiza de forma fluida as 

personagens, principalmente com traços de fala que indicam suas caracte-

rísticas interioranas. Durante os dois dias que Zazie passa na casa do tio, a 

maioria das cenas e dos outros personagens têm um desenvolvimento que 

gira em torno dos locais onde Zazie está ou das atitudes que a menina tem. 

Uma cena a ser citada como parte de sua pertinência é a sua fuga da casa 

do tio para conhecer o metrô a todo custo, o que faz com que os demais 

personagens se unam para encontrá-la. A garota chega a comentar que 

tudo é medíocre, só gosta do metrô. Pelo conhecimento de mundo distinto 

de Zazie, ela chega a ser considerada uma “vadiazinha”, uma vez que espe-

ravam que ela não soubesse ou não opinasse em certos assuntos. Além de 

criança, era do sexo feminino. Esperavam um espaço reservado em que 

Zazie, evidentemente, não cabia. Logo, a personagem tem a capacidade 

de se encontrar não apenas dentre as ruas de Paris, mas também em sua 

subjetividade. Não se deixava ser o “outro” do homem. Era, por outro lado, 

singular em sua identidade (Beauvoir, 2009). Zazie tinha uma identidade 

nômade, que alternava e se construía a partir de suas experiências e não 

com base em padrões pré-estabelecidos (Swain, 2002). Percebe-se que 

algumas atitudes de Zazie são contrárias a esses pensamentos limitantes 

impostos pelo contexto. Em uma das falas de um personagem masculino da 

obra, vê-se o quanto o ambiente é patriarcal, pois ele afirma que as pessoas 

do segundo sexo deveriam sair da sala, quando, por exemplo, homens estão 

conversando. A menina, ainda assim, quer participar das mais diversas 

situações. Já Pagu estava muito além dos limites hegemônicos. O romance 

de Armony (2022) possui muitos traços autobiográficos, o que pode tor-

nar a leitura confusa em alguns momentos. Na narrativa, acompanhamos 

Adriana – mesmo nome da autora – uma pesquisadora que viaja para Paris 

em busca de informações sobre a estadia de Pagu na cidade durante os anos 

de 1934-1935. Logo, o leitor não tem nenhum contato direto com Pagu, 

tudo que é narrado sobre a mulher são informações deixadas por Adriana. 

Não obstante, Pagu também sofria com as delimitações patriarcais da 

sociedade. A personagem ocupava um lugar inesperado para as mulheres 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 130 -

da época, o espaço público. O pensamento vigente era de que o homem 

teria seu lugar público e a mulher estaria fadada ao falso aconchego de seu 

espaço privado. E a pergunta repete-se: o que Zazie tem de tão parecido 

com Pagu? Mesmo com histórias tão distintas, as duas envelhecem através 

de experiências, através de suas subversões. Não fosse o lado espirituoso 

das duas, não poderiam contar com esse desenvolvimento. Armony (2022) 

claramente se inspira na obra de Queneau (2009), mas é evidente a dife-

rença e unicidade das duas. Cada uma é escrita de uma forma singular e 

desenvolve uma personagem feminina de forma também singular. Zazie e 

Pagu, ao fim das histórias, parecem se completar e ambas se desenvolvem 

para além dos trilhos impostos pela sociedade em que vivem, construindo 

suas identidades singulares de forma livre.

Palavras-chave: Singularidade; Personagens femininas; Literatura; 

Comparação.

REFERÊNCIAS

ARMONY, Adriana. Pagu no metrô. São Paulo: Editora Nós, 2022.

BEAUVOIR, Simone. O segundo Sexo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2009.

QUENEAU, Raymond. Zazie no metrô. Rio de Janeiro: Cosac & Naify, 2009.

SWAIN, Tania Navarro. Identidades nômades: heterotopias de mim. In. Imagens 

de Foucault e Deleuze. Rio de Janeiro: DP&A, 2002, p. 325-341.



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 131 -

ANÁLISE DO DEBATE ACERCA DA CARACTERIZAÇÃO 
DO CONCEITO DE PANENTEÍSMO

Weslley Sanchis Alves de Oliveira
E-mail: wesoliveira042@gmail.com

Universidade Federal de Campina Grande (UFCG)

Quando falamos em Filosofia da Religião, um conceito que primordialmente 

nos ocorre é o de “Deus”. A noção de divindade, possui quase sempre suas 

raízes na tradição religiosa, isto é, na própria experiência mística do culto ou 

nas escrituras sagradas. Por outro lado, filósofos e teólogos buscaram, em 

diversas ocasiões, elaborar modelos divinos baseados na pura racionalidade 

e não na revelação sobrenatural, produzindo doutrinas de uma teologia siste-

mática. Segundo Cooper (2014), o teísmo clássico é uma doutrina complexa 

que foi elaborada ao longo dos séculos por mestres cristãos influenciados 

pela filosofia grega antiga como Agostinho, Anselmo, Tomás de Aquino e 

Escoto. Nela, Deus é transcendente, autossuficiente, onisciente, onipotente, 

eterno e imutável; ser maximal e realidade última, ele carrega os atributos 

do que chamamos teologia do ser perfeito, sendo o modelo paradigmático na 

tradição ocidental. Todavia, muitos pensadores contemporâneos entendem 

que a representação de Deus como uma entidade maximal, implica em uma 

série de problemas, como, por exemplo, a questão da relação Deus-mundo 

do ponto de vista da não-necessidade do mundo para Deus. Assim, ganha 

força a exploração de modelos divinos alternativos, não orientados pela 

tradição religiosa de origem abraâmica. Uma doutrina, cujo boa parte das 

intuições fundamentais reside nas tradições orientais, notadamente a hindu, 

é o panenteísmo (πᾶν ἐν θεῷ - pān en theṓs - “tudo em Deus”). Esta doutrina, de 

maneira geral, sustenta que o mundo é parte da realidade divina, mas não se 

refere a toda ela; o mundo reside em Deus mas há mais em Deus que apenas 

o mundo. Trata-se, portanto, de uma espécie de posição intermediária entre 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 132 -

a total transcendência do teísmo clássico e o monismo radical do panteísmo. 

De acordo com diversos filósofos da religião não há, contudo, um paradigma 

do panenteísmo, o que dificultaria a compreensão comparativa com outros 

modelos e, consequentemente, seu estabelecimento como uma alternativa 

robusta contra o modelo padrão. Nas últimas duas décadas, deparamo-nos 

com o crescimento considerável da produção filosófica voltada à investi-

gação do panenteísmo. Em parte por causa dos problemas associados ao 

teísmo clássico e, em parte por causa das perspectivas que o panenteísmo 

oferece para fornecer uma relação positiva entre teologia e os campos da 

ciência, ética e bioética. O foco no debate acerca do significado de panenteísmo 

é significativo porque os modelos panenteístas de Deus parecem constituir 

uma classe de modelos de Deus que não apenas fornecem soluções diferen-

tes para problemas graves do teísmo clássico (como o problema do mal), 

como também podem ser vistos historicamente como uma contribuição 

genuína para questões profundas na filosofia da religião que muitas vezes 

tem sido lidas apenas através das lentes do colonialismo ocidental. Nessa 

querela, os atributos divinos, tomados individual ou coletivamente, têm 

sua adequação e consistência avaliados dentro de um conceito de Deus 

específico na medida em que podem resistir ao escrutínio exegético ou 

filosófico. Nossa investigação acompanha as principais contribuições rea-

lizadas nos últimos anos para o debate, notadamente as de Göcke (2012), 

Mullins (2016) e Lataster & Bilimoria (2018). O objetivo geral do trabalho 

é, portanto, analisar criticamente o debate acerca da definição apropriada 

de panenteísmo, enquanto um possível modelo de contraposição ao teísmo 

clássico. Os principais objetivos específicos da pesquisa na qual este trabalho 

está incluído envolvem investigar a história e identificar as características 

filosóficas fundamentais daquilo que seria a doutrina panenteísta. Este 

trabalho é eminentemente teórico, assim, foi empregada a metodologia 

padrão usada na filosofia analítica contemporânea, ou se preferir, o assim 

chamado método analítico no qual a temática central é analisada, sendo 

possivelmente dividida em temas e questões mais específicas, e soluções e 

problemas relacionadas com essas subquestões são avaliadas e comparadas, 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 133 -

de forma que um veredicto possa ser formado. No tocante ao objetivo 

geral do trabalho, foi usada uma metodologia comparativa semelhante à 

usada em Nagasawa & Wager (2017) e Chalmers (2020) na qual o modelo 

avaliado é comparado à modelos rivais. No tocante aos resultados, obser-

vamos, no lado dos teístas clássicos, uma exigência de caracterização do 

panenteísmo que carrega já consigo uma descrença na substancialidade 

da doutrina; no lado dos panenteístas, o esforço concentra-se mais em 

evitar sua descaracterização pelos seus “adversários” do que em elaborar 

um modelo panenteísta definitivo. Göcke (2012), um teísta, por exemplo, 

procura criar uma definição de panenteísmo com o objetivo de esclarecer 

quais os seus problemas fundamentais, afirmando que a questão central 

seria: o panenteísmo não esclarece de maneira satisfatória de que modo se 

dá a relação Deus-mundo (o que equivale à partícula “en” no termo “panen-

teísmo”). Lataster & Bilimoria (2018), panenteístas, por sua vez, afirmam que 

Göcke e outros teístas pecam em tentar reduzir o panenteísmo à um modelo 

definitivo, já que a pluralidade é uma das suas características fundamentais. 

Ademais, a diferenciação entre as duas doutrinas não residiria no “en”, mas 

já no “pan”; isto é, a concepção de “tudo”, de universo, é diferente para os 

dois modelos. Clayton (2010), por exemplo, vê no pensamento do teólogo 

hindu Ramanuja a noção de que a divindade não é apenas a causa eficiente 

das coisas, mas também o que entendemos em termos aristotélicos como 

causa material: ela é o próprio substrato do qual tudo é feito. O debate em 

cada uma das subquestões segue em aberto, todavia, no entendimento 

dos panenteístas, não há necessidade de um acordo generalizado: modelos 

panenteístas, tanto antigos quanto contemporâneos, forneceram relatos 

minimamente satisfatórios do sentido em que o cosmos supostamente está 

em Deus; trata-se, portanto, de voltar a investigação para esses diversos 

modelos específicos, pois a noção panenteísta fundamental já está posta e 

sua “definição etimológica” é suficiente, deixando para cada modelo indivi-

dual fornecer uma interpretação do significado do “em” na afirmação de que 

o cosmos está em Deus. Agradecimentos ao CNPq pelo financiamento do 

projeto de pesquisa “Lógica e o conceito de Deus”, encabeçado pelo grupo 



 II Colóquio de Filosofia da Religião e
III Semana Nacional de Filosofia

- 134 -

de pesquisa Lógica e Religião (CNPq – UFCG), coordenado pelo Prof. Dr. 

Ricardo Silvestre.

Palavras-chave: Deus; Mundo; Teologia sistemática; Teísmo clássico.

REFERÊNCIAS

CHALMERS, David. Idealism and the Mind-Body Problem. In: SEAGER, William 

(org.). The Routledge Handbook of Panpsychism. London: Routledge, 2020, 

p. 353-373.

CLAYTON, Philip. Panentheisms East and West. Sophia 49, n. 2, p. 183-191, 

2010.

COOPER, John W. Panentheism - The other God of the philosophers: from 

Plato to the present. Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2014.

GÖCKE, Benedikt A. Panentheism and Classical Theism. Oxford: Springer 

Science, 2012. p. 61-75. <DOI 10.1007/s11841-011-0292-y>.

LATASTER, Raphael; BILIMORIA, Purushottama. Panentheism(s): What It 

Is and Is Not. Sydney: Journal of World Philosophies, p. 49-64, 2018. <DOI 

10.2979/jourworlphil.3.2.04>.

MULLINS, R. The Difficulty with Demarcating Panentheism. Sophia 55, p. 

325-346, 2016.

NAGASAWA, Yujin.; WAGER, Khai. Panpsychism and Priority Cosmopsychism. 

In: BRUNTRUP, Godehard; JASKOLLA, Ludwig. (orgs.) Panpsychism: 

Contemporary Perspectives. Oxford: Oxford University Press, 2017, p. 

113-129.


